




EXPOZIȚII DIN „FOSTUL BLOC ESTIC”: 
POLITICI ALE IDENTITĂȚII ȘI PRACTICI 
CURATORIALE DUPĂ 1989 / TEXTE CRITICE
EDITATE DE CĂTĂLIN GHEORGHE, 
CRISTIAN NAE

vector v

cercetare critică în context



„Vector - cercetare critică în context” este o publicaţie experimentală [intenţionat indefinită] bazată 
pe un concept editorial deschis, alternativ aplicat sub forma „unei cărţi de cercetare artistică”, 
„unui catalog de artă critică”, „unei ediţii experimentale de artist” [...]

Cătălin GHEORGHE
Argument ............................................................................................................................................ 1

Cristian NAE
Practica istoriei artei: 
Expozițiile de artă, între geografie culturală și politici ale identității...............................................................2

Zoran ERIĆ
Globalizarea și expozițiile de artă .............................................................................................................4

Louisa AVGITA
Rescrierea istoriei artei ca artă: cartografierea „Estului” ..............................................................................9

Svetla KAZALARSKA 
Redesenarea hărții artei din „Noua Europă” .............................................................................................22

Raluca VOINEA
Expoziții definite geografic. 
Balcanii, între Europa de Est și Noua Europă............................................................................................32

Jens KASTNER
Captivantă și nouă: Identitatea europeană 
sau câmpul artistic și producerea unui concept de „prieten” .......................................................................39

Edit ANDRÁS
Poziția fostului bloc estic în noile teorii critice 
și în practicile curatoriale recente ...........................................................................................................44

Marina GRŽINIĆ
Expoziții critice ca strategii neo-coloniale: Gender Check și politicile incluziunii .............................................54

Cristian NAE
Ce e nou pe frontul de Est? 
Performance art și nostalgia rezistenței culturale......................................................................................62

Milena TOMIC
Retrovizor: artă nouă din Europa Centrală și de Est ..................................................................................68

Sándor HORNYIK
Călători în timp alternativi – postcomunism, figurativitate și decolonizare ....................................................74

Kelly PRESUTTI
Les Promesses du Passé: modelând istoria artei prin intermediul expoziției ..................................................85

CUPRINS



„Vector - cercetare critică în context” este o publicaţie experimentală [intenţionat indefinită] bazată 
pe un concept editorial deschis, alternativ aplicat sub forma „unei cărţi de cercetare artistică”, 
„unui catalog de artă critică”, „unei ediţii experimentale de artist” [...]

Cătălin GHEORGHE
Argument ............................................................................................................................................ 1

Cristian NAE
Practica istoriei artei: 
Expozițiile de artă, între geografie culturală și politici ale identității...............................................................2

Zoran ERIĆ
Globalizarea și expozițiile de artă .............................................................................................................4

Louisa AVGITA
Rescrierea istoriei artei ca artă: cartografierea „Estului” ..............................................................................9

Svetla KAZALARSKA 
Redesenarea hărții artei din „Noua Europă” .............................................................................................22

Raluca VOINEA
Expoziții definite geografic. 
Balcanii, între Europa de Est și Noua Europă............................................................................................32

Jens KASTNER
Captivantă și nouă: Identitatea europeană 
sau câmpul artistic și producerea unui concept de „prieten” .......................................................................39

Edit ANDRÁS
Poziția fostului bloc estic în noile teorii critice 
și în practicile curatoriale recente ...........................................................................................................44

Marina GRŽINIĆ
Expoziții critice ca strategii neo-coloniale: Gender Check și politicile incluziunii .............................................54

Cristian NAE
Ce e nou pe frontul de Est? 
Performance art și nostalgia rezistenței culturale......................................................................................62

Milena TOMIC
Retrovizor: artă nouă din Europa Centrală și de Est ..................................................................................68

Sándor HORNYIK
Călători în timp alternativi – postcomunism, figurativitate și decolonizare ....................................................74

Kelly PRESUTTI
Les Promesses du Passé: modelând istoria artei prin intermediul expoziției ..................................................85

CUPRINS



ARGUMENT
CĂTĂLIN GHEORGHE

Relația internă dintre gândirea expozițională și practicile politice exercitate într-un 

context generează comportamente curatoriale în funcție de tensiuni ideologice, situări 

geografice, complexe economice și fapte concrete. În măsura în care arta implică, și nu în 

mod necesar reflectă, efectele unor realități sociale constituite prin modelări 

circumstațiale ale imaginarului public, s-ar putea desena mecanismul unui potențial al 

practicii artistice curatoriate ca formă de putere manifestă în lume. Dincolo de puterea 

politică de a pune în practică deciziile filosofiilor economice și dincolo de puterea juridică 

de a implementa politicile dreptății sociale, se poate sesiza probabilitatea unei puteri 

artistice și curatoriale de a răspunde formelor hegemonice de modelare a lumii prin 

punerea în circulație a fluxurilor de capital ‒ economic, cognitiv, cultural ‒ prin 

cartografierea teritoriilor de influență.

Acest volum de texte critice este gândit ca un instrument dintr-o cutie de unelte necesară 

edificării de sine a studenților din cadrul unei universități de artă. În măsura în care o 

instituție constituită într-o lume a artei poate fi considerată o formă de manifestare 

hegemonică a unei concepții despre rolul educației artistice pentru formarea unei poziții în 

raport cu sensul trăirii vieții sau cu supravalorizarea importanței pieții, se poate vorbi 

despre expunerea cititorului la un gen de cunoaștere care s-ar transforma în material 

arhitectural de construire a unei imagini critice asupra funcțiilor  de emancipare ale 

expozițiilor de artă. 

Expozițiile de artă pot fi văzute ca produse ale unor cercetări realizate în contexte 

delimitate de interese geo-culturale sau istorico-politice. Ele pot reflecta modurile de 

constituire și de mediere vizuală ale politicilor identităților ca forme de diferențiere și 

poziționare într-un teritoriu al influențelor decizionale. În acțiunea lor, practicile 

curatoriale identifică situații, analizează problematici și încearcă să modifice creativ 

viziuni care pot perturba perceperea modurilor de a trăi în contexte destructurate în 

funcție de normativizarea datelor interpretării experiențelor imaginarului politic.  

Textele critice selectate de editorul invitat Cristian Nae, ca material de lucru cu studenții 

pentru cursul de masterat Politici ale identității în arta est-europeană după 1989, 

constituie mai puțin o colecție de studii expoziționale, cât un model metodologic de 

analiză prin exemplificare și teoretizare care ar re-istoriografia și re-cartografia producția 

artistică și practicile curatoriale din anii de după re-gândirea relațiilor politice și 

economice dintre Vestul și Estul Europei. 

Publicația devine și o arhivă mobilă de performări teoretice pe baza unor elaborări 

exemplificative care ar putea media noi înțelegeri configuraționale ale condiției practicilor 

artistice și curatoriale în țările din fostul Bloc Estic, deschizând oportunitatea unor noi 

teoretizări, respectiv moduri de a privi, asupra substraturilor de răspuns ale contextului la 

interpelări determinative. Analizele politicilor expoziționale și recenziile de expoziții 

dispuse în publicație documentează relații convocative între gândiri artistice, strategii 

instituționale, poziționări auctoriale și experiențe ale cititorilor.

1



ARGUMENT
CĂTĂLIN GHEORGHE

Relația internă dintre gândirea expozițională și practicile politice exercitate într-un 

context generează comportamente curatoriale în funcție de tensiuni ideologice, situări 

geografice, complexe economice și fapte concrete. În măsura în care arta implică, și nu în 

mod necesar reflectă, efectele unor realități sociale constituite prin modelări 

circumstațiale ale imaginarului public, s-ar putea desena mecanismul unui potențial al 

practicii artistice curatoriate ca formă de putere manifestă în lume. Dincolo de puterea 

politică de a pune în practică deciziile filosofiilor economice și dincolo de puterea juridică 

de a implementa politicile dreptății sociale, se poate sesiza probabilitatea unei puteri 

artistice și curatoriale de a răspunde formelor hegemonice de modelare a lumii prin 

punerea în circulație a fluxurilor de capital ‒ economic, cognitiv, cultural ‒ prin 

cartografierea teritoriilor de influență.

Acest volum de texte critice este gândit ca un instrument dintr-o cutie de unelte necesară 

edificării de sine a studenților din cadrul unei universități de artă. În măsura în care o 

instituție constituită într-o lume a artei poate fi considerată o formă de manifestare 

hegemonică a unei concepții despre rolul educației artistice pentru formarea unei poziții în 

raport cu sensul trăirii vieții sau cu supravalorizarea importanței pieții, se poate vorbi 

despre expunerea cititorului la un gen de cunoaștere care s-ar transforma în material 

arhitectural de construire a unei imagini critice asupra funcțiilor  de emancipare ale 

expozițiilor de artă. 

Expozițiile de artă pot fi văzute ca produse ale unor cercetări realizate în contexte 

delimitate de interese geo-culturale sau istorico-politice. Ele pot reflecta modurile de 

constituire și de mediere vizuală ale politicilor identităților ca forme de diferențiere și 

poziționare într-un teritoriu al influențelor decizionale. În acțiunea lor, practicile 

curatoriale identifică situații, analizează problematici și încearcă să modifice creativ 

viziuni care pot perturba perceperea modurilor de a trăi în contexte destructurate în 

funcție de normativizarea datelor interpretării experiențelor imaginarului politic.  

Textele critice selectate de editorul invitat Cristian Nae, ca material de lucru cu studenții 

pentru cursul de masterat Politici ale identității în arta est-europeană după 1989, 

constituie mai puțin o colecție de studii expoziționale, cât un model metodologic de 

analiză prin exemplificare și teoretizare care ar re-istoriografia și re-cartografia producția 

artistică și practicile curatoriale din anii de după re-gândirea relațiilor politice și 

economice dintre Vestul și Estul Europei. 

Publicația devine și o arhivă mobilă de performări teoretice pe baza unor elaborări 

exemplificative care ar putea media noi înțelegeri configuraționale ale condiției practicilor 

artistice și curatoriale în țările din fostul Bloc Estic, deschizând oportunitatea unor noi 

teoretizări, respectiv moduri de a privi, asupra substraturilor de răspuns ale contextului la 

interpelări determinative. Analizele politicilor expoziționale și recenziile de expoziții 

dispuse în publicație documentează relații convocative între gândiri artistice, strategii 

instituționale, poziționări auctoriale și experiențe ale cititorilor.

1



PRACTICA ISTORIEI ARTEI: 
EXPOZIȚIILE DE ARTĂ, ÎNTRE GEOGRAFIE 
CULTURALĂ ȘI POLITICI ALE IDENTITĂȚII
CRISTIAN NAE

După 1989, o dată convențional asociată cu sfârșitul regimului comunist și disoluția 

fostului bloc Est-European, precum și a fostelor opoziții binare dintre Est și Vest, istoria 

artei a intrat într-un proces de globalizare care a coincis cu un proces de contestare 

politică și culturală și cu o nouă cartografie a puterii. Pe de o parte, acest proces a reflectat 

noile schimburi economice și politice, hegemonii destituite, rute comerciale dereglate, 

subiectivități instabile și migrație intensificată, care au provocat reprezentările 

dominante ce construiesc geografia culturală și au destablizat granițele acesteia. Pe de 

altă parte, canonul istoriei artei a fost supus unei presiuni mari, atât din interior cât și din 

exterior. De pildă, Piotr Piotrowski a sugerat existența a „două voci ale istoriei artei”, o 

idee care susținea existența unor istorisiri paralele, care necesită criterii interpretative 
1distincte, precum și concepte descriptive și evaluative specifice.  Ca răspuns la istoria 

artei verticale sau „ierarhice” practicată de istoria artei occidentale, această 
2„provincializare” a Occidentului ar implica o istorie a artei orizontală , prin intermediul 

căreia ceea ce ar apărea ca fiind cea mai bună (și cea mai semnificativă) producție 

artistică. Cea din urmă ar sublinia schimburile trans-culturale dintre fostele regiuni aflate 

de fiecare parte a zidului Berlinului și ar promova un exercițiu al traducerii culturale care ar 

dezavua termeni precum influență, dominație și întârziere din discursul istoriei artei. Prin 

urmare, istorisirile artistice dominante care ar reduce spațiul cultural al fostei Europe de 

Est la un spațiu cultural marginal au fost puse sub semnul întrebării, fiind privite drept o 

formă de conceptualizare istorică care traduce distincții geografice în reprezentări 

temporale. Totodată, s-a constituit o conștientizare sporită a relațiilor dintre istoria artei 

definită geografic și politicile identității, cea din urmă fiind înțeleasă drept o practică a 

reprezentării politizată care utilizează arta drept un teren al contestării puterii și articulării 

identităților culturale împotriva unor construcții culturale și practici discursive 

hegemonice.

Aceste mutații metodologice suferite de istoria artei ca teren al politicii culturale 

articulate, pe de o parte, pe geografie culturală și, pe de altă parte, pe discursul post-

colonial a fost influențată de un interes reînnoit de a expune arta din fostul bloc Est-

European atât în regiune cât și (poate cel mai important aspect) în fostele centre ale lumii 

artei occidentale. Acest interes sporit a ridicat întrebări cu privire la strategiile de 

vizualizare și modul în care politicul poate fi articulat pe regimul estetic al expozițiilor de 

artă. De asemenea, el a pus sub semnul întrebării poziția și locul din care un anumit 

discurs cultural este articulat și modurile sale specifice de adresare. Expozițiile majore de 

artă din Europa (Centrală și) de Est care au avut loc la sfârșitul anilor nouăzeci și în 

decursul anilor două mii au semnalat astfel importanța expoziției de artă ca mijloc de a 

[1] Piotr Piotrowski, „On 
'Two Voices of Art History'”, 
în Grenzen überwindend, 
Katja Bernhardt, Piotr 
Piotrowski (hrsg.), Berlin: 
Lukas Verlag, 2006, pp. 42-
56

[2]  Piotr Piotrowski, Art and 
Democracy in Post-
Communist Europe, London: 
Reaktion Books, 2012

[3] Boris Groys, „The Post-
Communist Condition”, Who 
if not we should at least try 
to imagine the future of all 
this? 7 episodes on 
exchanging Europe, ed. by 
Maria Hlavajova and Jill 
Winder (Amsterdam: Artimo, 
2004), pp. 163-170

[4]  Tony Bennett, The Birth 
of the Museum. History, 
Theory Politics, London: 
Routledge, 1995, pp. 59-86

[5]  Gayatri Chakravorty 
Spivak, In Other Worlds. 
Essays in Cultural Politics, 
London: Routledge, 2006

[6]  Svetlana Alpers, „The 
Museum as a Way of 
Seeing,” în Exhibiting 
Cultures, ed. Ivan Karp și 
Steven D. Lavine 
(Washington, DC: 
Smithsonian Institution 
Press, 1991), p. 26

[7]  Walter Mignolo, The 
Darker Side of Western 
Modernity: Global Futures, 
Decolonial Options. Durham: 
Duke University Press, 2011

32

scrie (și rescrie) istoria artei. În această privință, dată fiind vizibilitatea lor sporită și 

aparatul interpretativ pe care îl furnizează pentru a concepe contextul conceptual al 

evenimentului artistic și a exersa selecția operelor relevante, expozițiile de artă au 

contribuit la încadrarea culturală a artei produsă în fosta Europă de Est în termeni geo-

politici și post-coloniali, cel mai adesea acest context fiind descris drept „condiția post-
3comunistă” . Astfel, aceste expoziții au creat condițiile pentru producerea performativă a 

unei anumite identități culturale, adesea substanțializată și esențializată în termeni 

exotici. Ele au furnizat regulile și convențiile potrivit cărora arta creată ca răspuns la 

condiții de viață contemporane ar putea fi asociată dacă nu cu un anumit stil, cel puțin cu 

un anumit set de interogații sociale și politice comune și o anumită neliniște critică. 

Expozițiile de artă au construit, de asemenea, un regim discursiv al receptării și 

vizualității, potrivit căruia o identitate comună, trans-națională a fost construită din 

diferitele identități conflictuale care se suprapun parțial, atât în termeni de comunitate cât 

și în cei de rasă, gen etc. Prin intermediul unor tehnici și tehnologii de vizualizare diverse, 

expozițiile de artă nu doar că furnizează o anumită tehnologie de subiectivizare, după cum 

a argumentat Tony Bennett cu privire la funcția socială a expozițiilor internaționale în 
4cadrul regimului politic al modernității  – în acest caz, asociate cu subiectul unei noi 

Europe, sau cu subiectul schimbător al „Balcanilor”, recent poziționat drept subiectul 

cosmopolit, chiar dacă nomad, al artei; însă, acestea au furnizat și tramele și pozițiile de 

putere în și de pe care vocile periferiei pot fi auzite, provocând astfel separația dintre 

fostul Est și Vest. Prin urmare, expozițiile de artă au acționat atât ca agenți ai 

imperialismului cultural, promovând o ideologie neoliberală a multiculturalismului, cât și 

ca agenți emancipatori care, pe de o parte, au promovat o formă de „esențialism 
5strategic” , în vreme ce, pe de altă parte, au luptat împotriva stereotipurilor și 

prejudecăților ca agenți critici meniți să expună distanța dintre reprezentările culturale, 

care riscă să fie obnubilată prin naturalizarea unor asemenea constructe culturale. Nu în 

ultimul rând, unele dintre aceste expoziții importante au influențat percepția asupra neo-

avangardelor din Estul Europei, legitimând opere care au fost anterior expuse cu 

dificultate în Occident, sau chiar complet neexpuse ca artă. Astfel, ele au servit la 

construcția a ceea ce Svetlana Alpers a desemnat în mod potrivit drept „efectul de muzeu” 
6în istoria artei , conferind înțeles și valoare artistică unor forme variate de documentare 

artistică.

Actuala antologie adună texte critice, incluzând cronici de expoziție cu un puternic 

fundament teoretic și scurte eseuri care au reflectat, cel mai adesea, aproape imediat 

asupra importanței expozițiilor care au prezentat și au încadrat arta din fosta Europă de 

Est după 1989. Selecția include atât eseuri retrospective precum cele semnate de Svetla 

Kazalarska, Raluca Voinea, Louisa Avgita și Zoran Erić și cronici de expoziție elaborate, 

scrise de Edit András, Kelly Pressuti, Sándor Hornyik, Jens Kastner, Milena Tomic și 

Cristian Nae care au abordat diverse expoziții ce au avut loc în instituții de artă occidentale 

în ultima decadă pe care le considerăm a fi semnificative pentru modul în care au 

influențat politica prin intermediul discursului curatorial. Selecția textelor a fost 

influențată, de asemenea, de faptul că cei mai mulți autori trăiesc și lucrează în regiunea 

în discuție, fapt care provoacă producția discursului cultural relevant de pe poziții de 

putere occidentale și în termenii acestuia. Sperăm ca această modestă colecție de texte 

critice să se dovedească utilă pentru studenții din domeniile istoriei artei, studiilor critice 

și curatoriale, semnalând nu doar relația complicată dintre practica istoriei artei și cea 

curatorială, ci și relevanța studiilor expoziționale, ca disciplină academică emergentă, 
7pentru conturarea modului în care gândirea decolonială  poate fi produsă în diverse părți 

ale globului.



PRACTICA ISTORIEI ARTEI: 
EXPOZIȚIILE DE ARTĂ, ÎNTRE GEOGRAFIE 
CULTURALĂ ȘI POLITICI ALE IDENTITĂȚII
CRISTIAN NAE

După 1989, o dată convențional asociată cu sfârșitul regimului comunist și disoluția 

fostului bloc Est-European, precum și a fostelor opoziții binare dintre Est și Vest, istoria 

artei a intrat într-un proces de globalizare care a coincis cu un proces de contestare 

politică și culturală și cu o nouă cartografie a puterii. Pe de o parte, acest proces a reflectat 

noile schimburi economice și politice, hegemonii destituite, rute comerciale dereglate, 

subiectivități instabile și migrație intensificată, care au provocat reprezentările 

dominante ce construiesc geografia culturală și au destablizat granițele acesteia. Pe de 

altă parte, canonul istoriei artei a fost supus unei presiuni mari, atât din interior cât și din 

exterior. De pildă, Piotr Piotrowski a sugerat existența a „două voci ale istoriei artei”, o 

idee care susținea existența unor istorisiri paralele, care necesită criterii interpretative 
1distincte, precum și concepte descriptive și evaluative specifice.  Ca răspuns la istoria 

artei verticale sau „ierarhice” practicată de istoria artei occidentale, această 
2„provincializare” a Occidentului ar implica o istorie a artei orizontală , prin intermediul 

căreia ceea ce ar apărea ca fiind cea mai bună (și cea mai semnificativă) producție 

artistică. Cea din urmă ar sublinia schimburile trans-culturale dintre fostele regiuni aflate 

de fiecare parte a zidului Berlinului și ar promova un exercițiu al traducerii culturale care ar 

dezavua termeni precum influență, dominație și întârziere din discursul istoriei artei. Prin 

urmare, istorisirile artistice dominante care ar reduce spațiul cultural al fostei Europe de 

Est la un spațiu cultural marginal au fost puse sub semnul întrebării, fiind privite drept o 

formă de conceptualizare istorică care traduce distincții geografice în reprezentări 

temporale. Totodată, s-a constituit o conștientizare sporită a relațiilor dintre istoria artei 

definită geografic și politicile identității, cea din urmă fiind înțeleasă drept o practică a 

reprezentării politizată care utilizează arta drept un teren al contestării puterii și articulării 

identităților culturale împotriva unor construcții culturale și practici discursive 

hegemonice.

Aceste mutații metodologice suferite de istoria artei ca teren al politicii culturale 

articulate, pe de o parte, pe geografie culturală și, pe de altă parte, pe discursul post-

colonial a fost influențată de un interes reînnoit de a expune arta din fostul bloc Est-

European atât în regiune cât și (poate cel mai important aspect) în fostele centre ale lumii 

artei occidentale. Acest interes sporit a ridicat întrebări cu privire la strategiile de 

vizualizare și modul în care politicul poate fi articulat pe regimul estetic al expozițiilor de 

artă. De asemenea, el a pus sub semnul întrebării poziția și locul din care un anumit 

discurs cultural este articulat și modurile sale specifice de adresare. Expozițiile majore de 

artă din Europa (Centrală și) de Est care au avut loc la sfârșitul anilor nouăzeci și în 

decursul anilor două mii au semnalat astfel importanța expoziției de artă ca mijloc de a 

[1] Piotr Piotrowski, „On 
'Two Voices of Art History'”, 
în Grenzen überwindend, 
Katja Bernhardt, Piotr 
Piotrowski (hrsg.), Berlin: 
Lukas Verlag, 2006, pp. 42-
56

[2]  Piotr Piotrowski, Art and 
Democracy in Post-
Communist Europe, London: 
Reaktion Books, 2012

[3] Boris Groys, „The Post-
Communist Condition”, Who 
if not we should at least try 
to imagine the future of all 
this? 7 episodes on 
exchanging Europe, ed. by 
Maria Hlavajova and Jill 
Winder (Amsterdam: Artimo, 
2004), pp. 163-170

[4]  Tony Bennett, The Birth 
of the Museum. History, 
Theory Politics, London: 
Routledge, 1995, pp. 59-86

[5]  Gayatri Chakravorty 
Spivak, In Other Worlds. 
Essays in Cultural Politics, 
London: Routledge, 2006

[6]  Svetlana Alpers, „The 
Museum as a Way of 
Seeing,” în Exhibiting 
Cultures, ed. Ivan Karp și 
Steven D. Lavine 
(Washington, DC: 
Smithsonian Institution 
Press, 1991), p. 26

[7]  Walter Mignolo, The 
Darker Side of Western 
Modernity: Global Futures, 
Decolonial Options. Durham: 
Duke University Press, 2011

32

scrie (și rescrie) istoria artei. În această privință, dată fiind vizibilitatea lor sporită și 

aparatul interpretativ pe care îl furnizează pentru a concepe contextul conceptual al 

evenimentului artistic și a exersa selecția operelor relevante, expozițiile de artă au 

contribuit la încadrarea culturală a artei produsă în fosta Europă de Est în termeni geo-

politici și post-coloniali, cel mai adesea acest context fiind descris drept „condiția post-
3comunistă” . Astfel, aceste expoziții au creat condițiile pentru producerea performativă a 

unei anumite identități culturale, adesea substanțializată și esențializată în termeni 

exotici. Ele au furnizat regulile și convențiile potrivit cărora arta creată ca răspuns la 

condiții de viață contemporane ar putea fi asociată dacă nu cu un anumit stil, cel puțin cu 

un anumit set de interogații sociale și politice comune și o anumită neliniște critică. 

Expozițiile de artă au construit, de asemenea, un regim discursiv al receptării și 

vizualității, potrivit căruia o identitate comună, trans-națională a fost construită din 

diferitele identități conflictuale care se suprapun parțial, atât în termeni de comunitate cât 

și în cei de rasă, gen etc. Prin intermediul unor tehnici și tehnologii de vizualizare diverse, 

expozițiile de artă nu doar că furnizează o anumită tehnologie de subiectivizare, după cum 

a argumentat Tony Bennett cu privire la funcția socială a expozițiilor internaționale în 
4cadrul regimului politic al modernității  – în acest caz, asociate cu subiectul unei noi 

Europe, sau cu subiectul schimbător al „Balcanilor”, recent poziționat drept subiectul 

cosmopolit, chiar dacă nomad, al artei; însă, acestea au furnizat și tramele și pozițiile de 

putere în și de pe care vocile periferiei pot fi auzite, provocând astfel separația dintre 

fostul Est și Vest. Prin urmare, expozițiile de artă au acționat atât ca agenți ai 

imperialismului cultural, promovând o ideologie neoliberală a multiculturalismului, cât și 

ca agenți emancipatori care, pe de o parte, au promovat o formă de „esențialism 
5strategic” , în vreme ce, pe de altă parte, au luptat împotriva stereotipurilor și 

prejudecăților ca agenți critici meniți să expună distanța dintre reprezentările culturale, 

care riscă să fie obnubilată prin naturalizarea unor asemenea constructe culturale. Nu în 

ultimul rând, unele dintre aceste expoziții importante au influențat percepția asupra neo-

avangardelor din Estul Europei, legitimând opere care au fost anterior expuse cu 

dificultate în Occident, sau chiar complet neexpuse ca artă. Astfel, ele au servit la 

construcția a ceea ce Svetlana Alpers a desemnat în mod potrivit drept „efectul de muzeu” 
6în istoria artei , conferind înțeles și valoare artistică unor forme variate de documentare 

artistică.

Actuala antologie adună texte critice, incluzând cronici de expoziție cu un puternic 

fundament teoretic și scurte eseuri care au reflectat, cel mai adesea, aproape imediat 

asupra importanței expozițiilor care au prezentat și au încadrat arta din fosta Europă de 

Est după 1989. Selecția include atât eseuri retrospective precum cele semnate de Svetla 

Kazalarska, Raluca Voinea, Louisa Avgita și Zoran Erić și cronici de expoziție elaborate, 

scrise de Edit András, Kelly Pressuti, Sándor Hornyik, Jens Kastner, Milena Tomic și 

Cristian Nae care au abordat diverse expoziții ce au avut loc în instituții de artă occidentale 

în ultima decadă pe care le considerăm a fi semnificative pentru modul în care au 

influențat politica prin intermediul discursului curatorial. Selecția textelor a fost 

influențată, de asemenea, de faptul că cei mai mulți autori trăiesc și lucrează în regiunea 

în discuție, fapt care provoacă producția discursului cultural relevant de pe poziții de 

putere occidentale și în termenii acestuia. Sperăm ca această modestă colecție de texte 

critice să se dovedească utilă pentru studenții din domeniile istoriei artei, studiilor critice 

și curatoriale, semnalând nu doar relația complicată dintre practica istoriei artei și cea 

curatorială, ci și relevanța studiilor expoziționale, ca disciplină academică emergentă, 
7pentru conturarea modului în care gândirea decolonială  poate fi produsă în diverse părți 

ale globului.



GLOBALIZAREA 
ȘI EXPOZIŢIILE DE ARTĂ

ZORAN ERIĆ
Jocuri glocale

Situația din capitalismul zilelor noastre poate fi exemplificată prin intermediul logicii 

firmelor multinaționale și a tipului lor de distribuție sau diseminare de sus în jos în toată 

lumea a bunurilor promovate pe bază de brand, cu un înalt nivel de sensibilitate la 

gusturile și obiceiurile locale. Conceptul de „glocalizare”, care se folosește pentru a 

descrie noțiunile întrepătrunse și interconectate de „global” și „local”, a fost introdus în 

teoria socială ca rezultat al unei analize a strategiilor de marketing, care a arătat că este 

mai probabil ca efectul global al unei campanii de vânzare a unui produs să aibă succes 

dacă este adaptat în mod specific fiecărui loc sau culturi în care acesta este promovat. În 

analizele de afaceri și economice din Japonia sfârșitului anilor ‘80, termenul „Dochakuka” 

era folosit pentru a denumi modul în care bunurile și serviciile sunt produse – și mai ales 

distribuite – în concordanță cu criteriile particulare ale unui loc anume.

Conform lui Roland Robertson, acest termen poate fi tradus ca „indigenizare”, dar este 

foarte asemănător conceptului teoretic de glocalizare, văzut acum ca una din fațetele 

ansamblului de idei legate de globalizare. Teoreticieni precum Bruno Latour au contestat 

însăși valabilitatea conceptelor de „local” și „global”, deoarece acestea fuseseră deja 

folosite în trecut, iar ei susțineau că aceste „etichete” nu mai au utilitate. Latour a propus 

deci termenul „glocal”, ca un amalgam al celor două noțiuni și concepte, deoarece ambele 

încapsulează o gamă largă de posibilități, de la cele mai locale la cele mai universale, și 

subliniază necesitatea de a rupe simpla antinomie dintre realitatea experienței locale și 

interesele globale. Latour a demonstrat că nu mai era viabilă opțiunea pentru ideea de 

„local în sine”, fără a se încerca și oferirea unui cadru contextual pentru aceasta. 

Preocuparea pentru faptul că „localul” ar putea fi cotropit de „global” ar putea fi doar un 

mod diferit de a susține că locuri disparate devin interconectate: în același fel în care 

„localul” s-a globalizat, „globalul” s-a localizat.

Aș dori să dau aici un exemplu. Prezența tot mai frecventă a restaurantelor McDonalds în 

toată lumea este un exemplu de globalizare, în vreme ce eforturile făcute de această rețea 

de restaurante pentru a-și diversifica meniul în încercarea de a-l face mai atrăgător 

pentru gusturile locale sunt un exemplu de glocalizare. O ilustrare poate și mai potrivită a 

glocalizării vine din faptul că în reclamele din Franța, firma de fast food a ales să-și 

înlocuiască obișnuita mascotă Ronald McDonald cu Asterix Galul, un personaj de desene 

animate popular în Franța. 

Robertson, unul din primii care au articulat teoretic acest concept și această tendință, 

susținea în 1997 că glocalizarea poate fi înțeleasă ca existența simultană atât a 

tendințelor universalizante cât și a celor particularizante într-o cultură locală dată. 

Zoran Erić este curator și istoric de artă, actualmente curator la Muzeul de Artă Contemporană 
din Belgrad (MoCBA). Este doctor în Teoria Artei și Teoria Media al Universității Bauhaus din 
Weimar. Între 2005-2008 a făcut parte din board-ul IKT (International Association of Curators for 
Contemporary Art). A publicat articole în reviste precum Third Text și în cataloage de expoziție 
internaționale precum Rearview Mirror: New Art from Central and Eastern Europe (The Power 
Plant, Alberta, 2012) sau Transitland: Video Art from Central and Eastern Europe 1989 - 2009, 
(Museum Ludwig, Budapesta, 2010). 

This text is based on a paper Zoran Erić delivered at the International Association of Art Critics’ (AICA’s) 
pan-African seminar and workshop, ‘Art Criticism and Curatorial, Practices in Marginal Contexts’, 
organised jointly with Zoma Contemporary Art Center in Addis Ababa, 26–28 January 2006.

4 5



GLOBALIZAREA 
ȘI EXPOZIŢIILE DE ARTĂ

ZORAN ERIĆ
Jocuri glocale

Situația din capitalismul zilelor noastre poate fi exemplificată prin intermediul logicii 

firmelor multinaționale și a tipului lor de distribuție sau diseminare de sus în jos în toată 

lumea a bunurilor promovate pe bază de brand, cu un înalt nivel de sensibilitate la 

gusturile și obiceiurile locale. Conceptul de „glocalizare”, care se folosește pentru a 

descrie noțiunile întrepătrunse și interconectate de „global” și „local”, a fost introdus în 

teoria socială ca rezultat al unei analize a strategiilor de marketing, care a arătat că este 

mai probabil ca efectul global al unei campanii de vânzare a unui produs să aibă succes 

dacă este adaptat în mod specific fiecărui loc sau culturi în care acesta este promovat. În 

analizele de afaceri și economice din Japonia sfârșitului anilor ‘80, termenul „Dochakuka” 

era folosit pentru a denumi modul în care bunurile și serviciile sunt produse – și mai ales 

distribuite – în concordanță cu criteriile particulare ale unui loc anume.

Conform lui Roland Robertson, acest termen poate fi tradus ca „indigenizare”, dar este 

foarte asemănător conceptului teoretic de glocalizare, văzut acum ca una din fațetele 

ansamblului de idei legate de globalizare. Teoreticieni precum Bruno Latour au contestat 

însăși valabilitatea conceptelor de „local” și „global”, deoarece acestea fuseseră deja 

folosite în trecut, iar ei susțineau că aceste „etichete” nu mai au utilitate. Latour a propus 

deci termenul „glocal”, ca un amalgam al celor două noțiuni și concepte, deoarece ambele 

încapsulează o gamă largă de posibilități, de la cele mai locale la cele mai universale, și 

subliniază necesitatea de a rupe simpla antinomie dintre realitatea experienței locale și 

interesele globale. Latour a demonstrat că nu mai era viabilă opțiunea pentru ideea de 

„local în sine”, fără a se încerca și oferirea unui cadru contextual pentru aceasta. 

Preocuparea pentru faptul că „localul” ar putea fi cotropit de „global” ar putea fi doar un 

mod diferit de a susține că locuri disparate devin interconectate: în același fel în care 

„localul” s-a globalizat, „globalul” s-a localizat.

Aș dori să dau aici un exemplu. Prezența tot mai frecventă a restaurantelor McDonalds în 

toată lumea este un exemplu de globalizare, în vreme ce eforturile făcute de această rețea 

de restaurante pentru a-și diversifica meniul în încercarea de a-l face mai atrăgător 

pentru gusturile locale sunt un exemplu de glocalizare. O ilustrare poate și mai potrivită a 

glocalizării vine din faptul că în reclamele din Franța, firma de fast food a ales să-și 

înlocuiască obișnuita mascotă Ronald McDonald cu Asterix Galul, un personaj de desene 

animate popular în Franța. 

Robertson, unul din primii care au articulat teoretic acest concept și această tendință, 

susținea în 1997 că glocalizarea poate fi înțeleasă ca existența simultană atât a 

tendințelor universalizante cât și a celor particularizante într-o cultură locală dată. 

Zoran Erić este curator și istoric de artă, actualmente curator la Muzeul de Artă Contemporană 
din Belgrad (MoCBA). Este doctor în Teoria Artei și Teoria Media al Universității Bauhaus din 
Weimar. Între 2005-2008 a făcut parte din board-ul IKT (International Association of Curators for 
Contemporary Art). A publicat articole în reviste precum Third Text și în cataloage de expoziție 
internaționale precum Rearview Mirror: New Art from Central and Eastern Europe (The Power 
Plant, Alberta, 2012) sau Transitland: Video Art from Central and Eastern Europe 1989 - 2009, 
(Museum Ludwig, Budapesta, 2010). 

This text is based on a paper Zoran Erić delivered at the International Association of Art Critics’ (AICA’s) 
pan-African seminar and workshop, ‘Art Criticism and Curatorial, Practices in Marginal Contexts’, 
organised jointly with Zoma Contemporary Art Center in Addis Ababa, 26–28 January 2006.

4 5



Această dihotomie între global și local a fost subliniată și de mișcările anti-globalizare; 

elementul local este aici prezentat ca opus celui global, ca și cum ar trebui să se 

împotrivească procesului de globalizare. Robertson avea dreptate când arăta că, în ciuda 

rezistenței lor, culturile locale sunt oricum prinse de valul aceluiași proces de 

globalizare/glocalizare. Indigenizarea ar putea fi astfel mai bine înțeleasă ca nevoia 

culturilor și a tradițiilor locale de a fi recunoscute și incluse în arena globală în loc de a o 

respinge. Astfel, o posibilă strategie pentru atingerea acestui obiectiv și „democratizarea” 

procesului de globalizare ar putea fi numită „globalizare de jos în sus.” 

În locul modelului stereotip de consum cultural al localului, impus de mecanismele de 

piață ale capitalismului „sălbatic”, eu aș propune o strategie bazată pe inițiative de jos în 

sus, pornind de la o diversitate de studii de caz locale. Intenția mea este să analizez modul 

în care imaginile, sensurile și valorile asociate cu anumite locuri sunt generate și circulă în 

cadrul economiei culturale globale.

Fluxuri globale

Un al mod de a privi problema ar fi cu ajutorul analizei procesului de globalizare din 

unghiul tensiunilor dintre omogenizarea și eterogenizarea culturală, adică, după Arjun 

Appadurai, al problemei centrale a interacțiunilor globale actuale. Dar se întâmplă de fapt 

destul de des ca omogenizarea să fie văzută ca sinonimă cu americanizarea și 

comercializarea, și ca urmare aceste două argumente sunt strâns legate unul de altul. În 

cazul de față, elementul de bază omis este faptul că, indiferent cât de rapid sunt trimise 

impulsurile dinspre diferite metropole către diferite societăți locale, cele dintâi devin 

foarte curând indigenizate.

Ar fi bine să avem în vedere faptul că modelul actual de capitalism dezorganizat creează o 

nouă ordine în cadrul economiei culturale globale, multifațetată, întrețesută și 

disjunctivă.

Acest model nu poate fi categorisit drept unul binar, bazat pe opoziție, al analizei 

proceselor societale ce decurg din diversele discursuri sau practici, precum neomarxismul 

(consumatori vs. producători) sau comerțul clasic (surplus vs. deficit). Totuși, acest 

model nu mai poate fi înțeles din punctul de vedere al unei între centru și periferie.

A devenit, astfel, un lucru obișnuit să se spună că lumea de azi este caracterizată în primul 

rând de obiecte în mișcare. Dacă ar fi să facem o diagramă în spațiu, aceasta ar conține 

obiecte precum idei și ideologii, oameni și bunuri, imagini și mesaje, alături de tehnici și 

tehnologii.

Appadurai a propus un model de „scaping” („peisajare”) și a denumit fluxurile de imagini, 

istorii și informații „mediascapes” („peisaje media”); fluxurile de ideologii politice și cultu-

rale – „ideoscapes” („peisaje ideologice”); fluxurile financiare – „financescapes” („peisaje 

financiare”); și fluxurile de emigranți, turiști și refugiați ca „ethnoscapes” („etnopeisaje”). 

În fine, pe lângă această analiză, a introdus mai târziu noțiunea cea mai interesantă, cea 

de „artscapes” („peisaje artistice”).

Expoziții de artă globală

Voi încerca deci să mut această retorică dinspre zona referințelor sociale, politice și 

economice, spre cea a referințelor culturale. Când este vorba de a plasa în economia 

culturală globală produse ce au de-a face cu arta și cultura, se ajunge la situația în care 

adăugarea unei „nuanțe locale” infuzate global în producția unor lucrări concepute în 

cadrul unor paradigme global acceptate îmbunătățește mult mai mult perspectivele de 

vânzare reușită a unui proiect artistic decât ar face-o orice considerent legat de originea 

lor conceptuală sau de cadrul de referințe artistice interne.

Procesul de globalizare în domeniul artei contemporane s-a manifestat prin proliferarea 

bienalelor, fărâmițând vechile hegemonii geografice ale marilor centre artistice și 

dezvăluind ordinea multifațetată, disjunctivă a noului spațiu artistic global. Curatorii 

devin adesea globetrotteri, concurând în orașele globale, producând discursuri pentru 

contextualizare și dezvoltând noi formate pentru expunerea artei. Efectul secundar al 

acestui fenomen este că multe bienale globale devin atât de asemănătoare una cu altele 

încât par să fi adoptat logica firmelor multinaționale ce-și diseminează mărfurile peste tot 

în lume, adăugând întotdeauna la produsele lor un pic de nuanță locală, pentru a-i 

îmbunătăți șansele de comercializare într-un context local. Din punctul meu de vedere, 

acest proces este o foarte bună metaforă pentru ceea ce se întâmplă cu marile bienale 

internaționale. Aceeași „nuanță” poate fi găsită peste tot, trebuie doar să treacă printr-un 

proces de branding și să fie conectată la economia culturală globală.

Există, în cele mai multe cazuri, o nuanță locală minoră, dar toate aceste bienale sunt de 

fapt evenimente la scară largă, în care piața de artă are o prezență majoră. Nu e de mirare 

că evenimentele artistice de amploare atrag sponsorizări din partea companiilor 

multinaționale. La conferința de presă de la deschiderea penultimei Bienale de la Istanbul, 

principalul vorbitor nu a fost curatorul, Dan Cameron, ci un reprezentant al unui 

producător japonez de tutun! Desigur, lucrurile nu se opresc aici, și nu numai piața artei 

este cea care inițiază evenimente mari, precum bienalele, în diverse orașe de pe tot 

globul, ci trebuie să existe o legătură cu structurile locale dispuse să susțină aceste 

bienale.

Procesul descris mai sus ar putea fi privit ca un exemplu de omogenizare culturală, dar ar 

trebui menționat că, în același timp, are loc un proces de eterogenizare culturală – 

recunoașterea diferențelor culturale. Această tendință are o istorie ce se întinde de la 

expoziția Les Magiciens de la terre, din 1989, până la apogeul său de la Documenta 11, din 

2002.

Aici aș observa că, după privirea colonizantă a țărilor occidentale, după discursul post-

colonial și după emancipare, suntem martorii celei mai recente și mai sofisticate tendințe 

din economia culturală globală în ceea ce privește explorarea etnicităților locale și a 

specificurilor culturale. Logica firmelor multinaționale, pe care am descris-o în cazul 

artelor vizuale, este ilustrată de cerințele universal acceptate ale pieței artistice, ce spun 

că limbajul artistic, suportul și articularea vizuală a lucrărilor de artă trebuie să se 

conformeze unor standarde recognoscibile și acceptabile (occidentale) și, lucru și mai 

important, că tema, conținutul și subiectul trebuie să se lege de obiceiurile și tradițiile 

etnoculturale locale, de folclor și de trăsăturile antropologice distinctive locale.

Aceleași fenomene pot fi observate nu numai în artele vizuale, ci și în alte discipline 

culturale, precum muzica („world music”), filmul (în speță explozia micilor industrii 

naționale cinematografice din anii '90), și prin ele putem urmări o explorare similară a 

„artei lumii”, sau, am putea spune, a „artei globale etno-culturale”.

Asta înseamnă că toate culturile locale ar trebui să reproducă sistemul artistic din 

occident, să alimenteze piața artistică globală și să facă pe plac celebrităților artistice 

globale? Nu! Dimpotrivă, așa cum am mai spus, miza ar putea fi un proces de globalizare 

de jos în sus în domeniul culturii, precum și încorporarea și contextualizarea unei 

diversități de istorii diferite ale artei. Am putea spune astfel că globalizarea culturii n-ar 

trebui înțeleasă ca o simplă omogenizare, ci din contră, ca interconectarea dintre 

omogenizarea și eterogenizarea culturală, care, așa cum am observat, începe să iasă la 

suprafață ca unul dintre subiectele principale ale interacțiunii globale în vremurile 

noastre.

6 7



Această dihotomie între global și local a fost subliniată și de mișcările anti-globalizare; 

elementul local este aici prezentat ca opus celui global, ca și cum ar trebui să se 

împotrivească procesului de globalizare. Robertson avea dreptate când arăta că, în ciuda 

rezistenței lor, culturile locale sunt oricum prinse de valul aceluiași proces de 

globalizare/glocalizare. Indigenizarea ar putea fi astfel mai bine înțeleasă ca nevoia 

culturilor și a tradițiilor locale de a fi recunoscute și incluse în arena globală în loc de a o 

respinge. Astfel, o posibilă strategie pentru atingerea acestui obiectiv și „democratizarea” 

procesului de globalizare ar putea fi numită „globalizare de jos în sus.” 

În locul modelului stereotip de consum cultural al localului, impus de mecanismele de 

piață ale capitalismului „sălbatic”, eu aș propune o strategie bazată pe inițiative de jos în 

sus, pornind de la o diversitate de studii de caz locale. Intenția mea este să analizez modul 

în care imaginile, sensurile și valorile asociate cu anumite locuri sunt generate și circulă în 

cadrul economiei culturale globale.

Fluxuri globale

Un al mod de a privi problema ar fi cu ajutorul analizei procesului de globalizare din 

unghiul tensiunilor dintre omogenizarea și eterogenizarea culturală, adică, după Arjun 

Appadurai, al problemei centrale a interacțiunilor globale actuale. Dar se întâmplă de fapt 

destul de des ca omogenizarea să fie văzută ca sinonimă cu americanizarea și 

comercializarea, și ca urmare aceste două argumente sunt strâns legate unul de altul. În 

cazul de față, elementul de bază omis este faptul că, indiferent cât de rapid sunt trimise 

impulsurile dinspre diferite metropole către diferite societăți locale, cele dintâi devin 

foarte curând indigenizate.

Ar fi bine să avem în vedere faptul că modelul actual de capitalism dezorganizat creează o 

nouă ordine în cadrul economiei culturale globale, multifațetată, întrețesută și 

disjunctivă.

Acest model nu poate fi categorisit drept unul binar, bazat pe opoziție, al analizei 

proceselor societale ce decurg din diversele discursuri sau practici, precum neomarxismul 

(consumatori vs. producători) sau comerțul clasic (surplus vs. deficit). Totuși, acest 

model nu mai poate fi înțeles din punctul de vedere al unei între centru și periferie.

A devenit, astfel, un lucru obișnuit să se spună că lumea de azi este caracterizată în primul 

rând de obiecte în mișcare. Dacă ar fi să facem o diagramă în spațiu, aceasta ar conține 

obiecte precum idei și ideologii, oameni și bunuri, imagini și mesaje, alături de tehnici și 

tehnologii.

Appadurai a propus un model de „scaping” („peisajare”) și a denumit fluxurile de imagini, 

istorii și informații „mediascapes” („peisaje media”); fluxurile de ideologii politice și cultu-

rale – „ideoscapes” („peisaje ideologice”); fluxurile financiare – „financescapes” („peisaje 

financiare”); și fluxurile de emigranți, turiști și refugiați ca „ethnoscapes” („etnopeisaje”). 

În fine, pe lângă această analiză, a introdus mai târziu noțiunea cea mai interesantă, cea 

de „artscapes” („peisaje artistice”).

Expoziții de artă globală

Voi încerca deci să mut această retorică dinspre zona referințelor sociale, politice și 

economice, spre cea a referințelor culturale. Când este vorba de a plasa în economia 

culturală globală produse ce au de-a face cu arta și cultura, se ajunge la situația în care 

adăugarea unei „nuanțe locale” infuzate global în producția unor lucrări concepute în 

cadrul unor paradigme global acceptate îmbunătățește mult mai mult perspectivele de 

vânzare reușită a unui proiect artistic decât ar face-o orice considerent legat de originea 

lor conceptuală sau de cadrul de referințe artistice interne.

Procesul de globalizare în domeniul artei contemporane s-a manifestat prin proliferarea 

bienalelor, fărâmițând vechile hegemonii geografice ale marilor centre artistice și 

dezvăluind ordinea multifațetată, disjunctivă a noului spațiu artistic global. Curatorii 

devin adesea globetrotteri, concurând în orașele globale, producând discursuri pentru 

contextualizare și dezvoltând noi formate pentru expunerea artei. Efectul secundar al 

acestui fenomen este că multe bienale globale devin atât de asemănătoare una cu altele 

încât par să fi adoptat logica firmelor multinaționale ce-și diseminează mărfurile peste tot 

în lume, adăugând întotdeauna la produsele lor un pic de nuanță locală, pentru a-i 

îmbunătăți șansele de comercializare într-un context local. Din punctul meu de vedere, 

acest proces este o foarte bună metaforă pentru ceea ce se întâmplă cu marile bienale 

internaționale. Aceeași „nuanță” poate fi găsită peste tot, trebuie doar să treacă printr-un 

proces de branding și să fie conectată la economia culturală globală.

Există, în cele mai multe cazuri, o nuanță locală minoră, dar toate aceste bienale sunt de 

fapt evenimente la scară largă, în care piața de artă are o prezență majoră. Nu e de mirare 

că evenimentele artistice de amploare atrag sponsorizări din partea companiilor 

multinaționale. La conferința de presă de la deschiderea penultimei Bienale de la Istanbul, 

principalul vorbitor nu a fost curatorul, Dan Cameron, ci un reprezentant al unui 

producător japonez de tutun! Desigur, lucrurile nu se opresc aici, și nu numai piața artei 

este cea care inițiază evenimente mari, precum bienalele, în diverse orașe de pe tot 

globul, ci trebuie să existe o legătură cu structurile locale dispuse să susțină aceste 

bienale.

Procesul descris mai sus ar putea fi privit ca un exemplu de omogenizare culturală, dar ar 

trebui menționat că, în același timp, are loc un proces de eterogenizare culturală – 

recunoașterea diferențelor culturale. Această tendință are o istorie ce se întinde de la 

expoziția Les Magiciens de la terre, din 1989, până la apogeul său de la Documenta 11, din 

2002.

Aici aș observa că, după privirea colonizantă a țărilor occidentale, după discursul post-

colonial și după emancipare, suntem martorii celei mai recente și mai sofisticate tendințe 

din economia culturală globală în ceea ce privește explorarea etnicităților locale și a 

specificurilor culturale. Logica firmelor multinaționale, pe care am descris-o în cazul 

artelor vizuale, este ilustrată de cerințele universal acceptate ale pieței artistice, ce spun 

că limbajul artistic, suportul și articularea vizuală a lucrărilor de artă trebuie să se 

conformeze unor standarde recognoscibile și acceptabile (occidentale) și, lucru și mai 

important, că tema, conținutul și subiectul trebuie să se lege de obiceiurile și tradițiile 

etnoculturale locale, de folclor și de trăsăturile antropologice distinctive locale.

Aceleași fenomene pot fi observate nu numai în artele vizuale, ci și în alte discipline 

culturale, precum muzica („world music”), filmul (în speță explozia micilor industrii 

naționale cinematografice din anii '90), și prin ele putem urmări o explorare similară a 

„artei lumii”, sau, am putea spune, a „artei globale etno-culturale”.

Asta înseamnă că toate culturile locale ar trebui să reproducă sistemul artistic din 

occident, să alimenteze piața artistică globală și să facă pe plac celebrităților artistice 

globale? Nu! Dimpotrivă, așa cum am mai spus, miza ar putea fi un proces de globalizare 

de jos în sus în domeniul culturii, precum și încorporarea și contextualizarea unei 

diversități de istorii diferite ale artei. Am putea spune astfel că globalizarea culturii n-ar 

trebui înțeleasă ca o simplă omogenizare, ci din contră, ca interconectarea dintre 

omogenizarea și eterogenizarea culturală, care, așa cum am observat, începe să iasă la 

suprafață ca unul dintre subiectele principale ale interacțiunii globale în vremurile 

noastre.

6 7



Ar trebui să încercăm în permanență să demonstrăm că „genealogiile” artei moderne în 

diferite regiuni ale lumii nu sunt în mod necesar aceleași cu cele din țările vest-europene. 

Istoria artei care ne era prezentată în mod „normativ” în perioada războiului rece se baza 

aproape integral pe lectura evoluției sale în lumea occidentală, cu prețul neglijării 

evenimentelor din (spre exemplu) Europa de Est, sau incluzându-le uneori, în postura de 

ramificații marginale ale mișcărilor dominante și ale „ismelor” perioadei respective. 

Această abordare a fost încurajată de culturile „auto-marginalizatoare”, care nu încercau 

să-și producă propriile istorii ale artei pe care să le înscrie în contextul mai larg ca pe un 

bun global, ci încercau să copie modelele de analiză existente. Aici sunt cu totul de acord 

cu grupul IRWIN din Slovenia, care în proiectul lor East Art Map (Harta Artei din Est) 

susțineau că istoria artei din Europa de Est (în cazul lor), trebuie „produsă” și scrisă. În 

acest scop trebuie, de asemenea, să cartografiem, să documentăm, să analizăm și să 

interpretăm toate inițiativele importante ce emană din diferitele regiuni ale lumii.

Traducere de Sorana Lupu

8



RESCRIEREA ISTORIEI ARTEI CA ARTĂ: 
CARTOGRAFIEREA „ESTULUI”

LOUISA AVGITA
Louisa Avgita este istoric de artă și teoretician. A absolvit un Masterat în Istoria Artei la 
Universitatea Aristotle din Salonic și un Masterat de Critică de Artă și Management Cultural la City 
University of London, iar actualmente urmează studiile de doctorat în domeniul politicilor culturale 
la aceeași universitate. Cercetarea sa se axează pe critica multiculturalismului și pe discursul 
asupra identității culturale, cu un interes special asupra problemelor capitalismului globalizat, ale 
ideologiei și politicilor reprezentării și expunerii în artele vizuale, în zona studiilor despre Balcani. A 
co-editat un număr special al jurnalului Third Text, în martie 2007, intitulat Balkans.

Text prezentat la seminarul internațional Art History on the Disciplinary Map in East-Central Europe 
[Istoria artei pe harta disciplinară în Europa Centrală și de Est], organizat de The Sterling and 
Francine Clark Art Institute, Williamston, MA, în colaborare cu Universitatea Masaryk și Galeria 
Moraviana, Brno, 18 -19 noiembrie 2010.



În ultimele decenii, proiecte curatoriale de amploare care prezintă practici și producții 

artistice din margini geografice și culturale au funcționat ca alternative la vechile narațiuni 
1ale istoriei artei.  Rolul din ce în ce mai pregnant al criticii, teoriei și al conservării bunurilor 

culturale în domeniul artelor vizuale a pus sub semnul întrebării istoria artei și metodele 

sale, care au fost criticate pentru caracterul lor autoritar: structura centrată pe Occident și 

sfera de acțiune a istoriei artei consacrate, cu perspectiva sa lineară și „obiectivă” asupra 
2timpului, exclude istoriile marginale și interpretările alternative ale trecutului.  Înlocuirea 

Istoriei cu istorii plurale este susținută de modelul expozițiilor de artă temporale care 

construiesc semnificații multiple și adesea contradictorii ale subiectelor, așa cum sunt ele 

modelate de curator sau instituție. Expozițiile, considerate a fi constelații pline de 

semnificații, oferă un model de narațiune cu totul diferit: spațiul expozițional sugerează o 

interpretare a trecutului din perspectiva prezentului și reinterpretează linearitatea istoriei 

artei printr-o sincronizare a trecutului cu prezentul. Numeroase alternative pentru 

narațiunile despre trecut, din domeniul istoriei artei, au fost prezentate în mod exhaustiv 

în cadrul proiectelor de conservare a bunurilor culturale, care prezintă arta din zone 

considerate marginale din punct de vedere geografic și cultural. Cu toate acestea, 

întrebarea este dacă aceste perspective alternative asupra istoriei artei ar putea 

funcționa împotriva mecanismelor instituționale dominante și dacă ele pot fi cu adevărat 

discursuri anti-autoritare precum pretind că ar fi.

Proiectele analizate în acest articol, respectiv Retroavantgarde („Retroavangarda”) din 

2000 și East Art Map („Harta Artei din Est”) din 2002, realizate de grupul Irwin, au fost 

prezentate în contextul unor expoziții despre Balcani, precum In Search of Balkania („În 

căutarea Balcaniei”) (Graz, 2002), Blood and Honey: the Future’s in the Balkans! („Sânge 

și miere: viitorul este în Balcani!”) (Viena, 2003) și In the Gorges of the Balkans: A Report 

(„În strâmtorile Balcanilor: un raport”) (Kassel, 2003). East Art Map folosește metode 

precum principiul retro și supraidentificarea în scopul de a-și elabora perspectiva privind 

Modernismul Est European, nu doar în completarea istoriei artei occidentale dominante ci 

și în calitate de abordare cu totul diferită asupra istoriei. Intenția mea este aceea de a 

analiza proiectele în contextul narațiunilor curatoriale și de a aborda critic metodele 

acestora care vizează rescrierea istoriei artei ca artă și prezentarea istoriei artei ca obiect 

curatoriat. În acest cadru, pun în discuție aspecte legate de poziția și rolul unor astfel de 

discursuri alternative în contextul instituțional dominant. 

Proiectul East Art Map este o replică atât la particularismul postmodern cât și la 

istoricitatea insuficient personalizată, precum și la vechile și noile discursuri despre 

adevărul occidental. Irwin reprezintă departamentul de arte vizuale al colectivului de 

artiști Neue Slowenische Kunst (NSK) care a fost înființat la Ljubljana, Slovenia, în 1984, 

[1] Expoziții precum cea atât 
de inovatoare Les Magiciens 
de la terre, „cu adevărat 
prima expoziţie 
internaţională de artă 
contemporană” (Michaud, 
1989: 17) curatoriată în 
1989 de Jean-Hubert Martin 
la Centre Georges Pompidou 
din Paris şi The Other Story: 
Afro-Asian Artists in Post-
War Britain, curatoriată, de 
asemenea, în 1989 de 
Rasheed Araeen la Hayward 
Gallery din London,  au 
inaugurat o serie de expoziţii 
„identitare” (Greenberg, 
2005) care au încercat să 
reconsidere naraţiunile 
moderniste occidentale 
asupra culturilor non-
occidentale şi să discute 
aspecte ale marginalităţii şi 
ale alterităţii dintr-o 
perspectivă post-colonială. 

[2]  Diferite bienale și alte 
expoziții permanente și 
temporare au fost organizate 
prin problematizarea 
multiplicității culturale și 
narațiunilor plurale asupra 
trecutului. Documenta XI, 
curatoriată de Okwui 
Enwezor în 2002 a semnalat 
o turnură extrateritorială a 
artei expuse la Documenta, 
centrată pe o perspectivă 
occidentală, către culturile 
non-occidentale, punând 
probleme ale 
postcolonialismului şi 
globalismului (Downey, 
2003). Enwezor (2008: 232) 
a avut în vedere 
reconsiderarea istoriei artei 
bazată pe liniaritate şi 
introducerea conceptului de 
„constelație postcolonială” 
pentru a defini „locul 
expansiunii unei definiții a 

10

incluzând, de asemenea, grupul de muzică Laibach, Teatrul Surorilor lui Scipio Nasica 

(care, mai târziu, a primit numele de Cosmokinetic Cabinet Noordung) și grupul de design 

Noul Colectivism. NSK a fost formulat în contextul culturii underground alternative, care a 

apărut în Slovenia, în anii 1980, și care și-a dezvoltat metodele și lucrările în conformitate 

cu așa-zisul „principiu retro”, definit în Manifestul Irwin din 1984 nu ca și stil sau tendință 

artistică ci mai degrabă ca un „principiu conceptual, un mod particular de a se comporta și 

de a acționa” (Petrešin-Bachelez, 2010). NSK se dezvoltă în timp și se îndreaptă către 

viitor, făcând mereu referire la trecut. 

Discursul elaborat de NSK/Irwin precum și de către alți artiști din fosta Iugoslavie, cum ar 

fi Mladen Stilinovic și Malevich din anii 1980, a fost denumit în anii 1990, de către 

curatorul Peter Weibel, „Retroavangardă” (Gržinić, 2000: 41). Irwin a adoptat acest nume 

într-o expoziție care a purtat același titlu la Ljubljana, în 1994. Retroavangarda s-a 

constituit ca strategie artistică ideologică a post-socialismului. Potrivit lui Conover și Ĉufer 

(2002: 67-68), Retroavangarda este „o declarație artistică complexă care vizează 

absența unei narațiuni istorice stabile cu privire la arta modernă și contemporană din 

Slovenia, Iugoslavia și Europa de Est în general. Realizările artistice ale acestor locuri nu 

au reușit niciodată să devină parte din canonul occidental sau să dezvolte propriile meta-

narațiuni consecvente”.

Proiectul Retroavantgarde (2000) este o instalație care include lucrări ale diferiților artiști 

(Dimitrije Basicevic Mangelos, August Cernigoj, Braco Dimitrijević, Laibach, Kazimir 
3Malevici din Belgra ,  Scipion Nasice Sisters Theatre, Josip Seissel, Mladen Stilinović). d

Teoreticiana Marina Grzinic a participat, de asemenea, în acest proiect. Lucrările sunt 

aranjate într-un tablou, poziționate pe o hartă cronologică care sugerează conexiunea 

dintre ele. Acest proiect pune în discuție ruptura din cadrul istoriei artei dintre arta 

modernă și arta contemporană din fosta Iugoslavie. Retroavantgarde a fost definită drept 

„o strategie de cartografiere a istoriei avangardei iugoslave din prezent în trecut, de la 

Irwin la Zenitism” (Conover și Cufer, 2002: 68). Proiectul East Art Map (2002) vine 

imediat după proiectul Retroavantgarde, fiind un proiect la scară mai largă care utilizează 

aceeași strategie ca și „Retroavangarda” în vederea cartografierii artei moderne și 

contemporane din fostele țări socialiste ale Europei de Est.

Proiectul este structurat în două părți: East Art Map I s-a dezvoltat în anii 2001-2002 și a 

vizat elaborarea unui plan prin care artiștii reprezentanți ai artei postbelice din Europa de 

Est erau prezentați în cadrul unui program integrat care să indice inter-relațiile acestora. 

Selecția a fost realizată de douăzeci și patru de critici, directori de muzee și artiști care au 

propus câte zece artiști din țările lor. Harta este structurată atât în termeni cronologici cât 

și în curente artistice, cum ar fi Conceptualismul de la Moscova, Auctoriatul Anonim, 

Retroavangarda, Sots Art.

Cea de-a doua parte, East Art Map II, constă într-un website, o cercetare în strânsă 

legătură cu o rețea de universități, cercetare și reflecție efectuate de către experți în 

relațiile dintre Est și Vest în domeniul producției artistice și în expoziția East Art Museum 

(Muzeul de Artă din Est). Site-ul web (www.eastartmap.org) este deschis publicului în 

ceea ce privește procesul de alcătuire a hărții, permițându-le vizitatorilor să propună 

adăugiri sau înlocuri ale artiștilor deja propuși. O rețea de universități a fost inițiată odată 

cu proiectul Mind the Map! History is not Given („Atenție la Hartă! Istoria nu e o 

certitudine”), coordonat de Marina Gržinić de la Academia de Arte Frumoase din Viena și 

de Günther Heeg și Veronika Darian de la Institutul de Studii Teatrale, Universitatea din 

Leipzig. Rețeaua urmărește să politizeze și să contextualizeze istoria artei, să analizeze și 

să pună sub semnul întrebării structurile istoriei artei și ale producției de teorie și să 

dezvolte strategii de luptă împotriva mecanismelor capitaliste care controlează arta 

contemporană (Gržinić, 2006). Metodele și abordările în vederea politicizării artei din Est 

sunt distincte. Misko Suvakovic (2006: 157) descrie diferite contexte și școli teoretice 

ceea ce constituie cultura 
contemporană și afilierea sa 
cu alte domenii ale practicii”, 
precum și „intersectarea 
forțelor istorice aliniate 
împotriva imperativelor 
hegemonice ale discursului 
imperial”.

[3] Kazimir Malevich din 
Belgrad este un artist 
anonim care semnează 
folosind numele faimosului 
artist suprematist rus de la 
începutul secolului al XX-lea. 
El şi-a făcut apariţia în 1985 
în Belgrad şi în 1986 în 
Ljubliana odată cu expoziţiia 
Ultima expoziţie futuristă 
0.10 (zero-zece), o 
reconstrucţie a expoziţiei cu 
acelaşi nume realizată de 
Malevici în St- Petersburg 
între 1915 şi 1916 (Grzinic, 
2000: 89).

11



În ultimele decenii, proiecte curatoriale de amploare care prezintă practici și producții 

artistice din margini geografice și culturale au funcționat ca alternative la vechile narațiuni 
1ale istoriei artei.  Rolul din ce în ce mai pregnant al criticii, teoriei și al conservării bunurilor 

culturale în domeniul artelor vizuale a pus sub semnul întrebării istoria artei și metodele 

sale, care au fost criticate pentru caracterul lor autoritar: structura centrată pe Occident și 

sfera de acțiune a istoriei artei consacrate, cu perspectiva sa lineară și „obiectivă” asupra 
2timpului, exclude istoriile marginale și interpretările alternative ale trecutului.  Înlocuirea 

Istoriei cu istorii plurale este susținută de modelul expozițiilor de artă temporale care 

construiesc semnificații multiple și adesea contradictorii ale subiectelor, așa cum sunt ele 

modelate de curator sau instituție. Expozițiile, considerate a fi constelații pline de 

semnificații, oferă un model de narațiune cu totul diferit: spațiul expozițional sugerează o 

interpretare a trecutului din perspectiva prezentului și reinterpretează linearitatea istoriei 

artei printr-o sincronizare a trecutului cu prezentul. Numeroase alternative pentru 

narațiunile despre trecut, din domeniul istoriei artei, au fost prezentate în mod exhaustiv 

în cadrul proiectelor de conservare a bunurilor culturale, care prezintă arta din zone 

considerate marginale din punct de vedere geografic și cultural. Cu toate acestea, 

întrebarea este dacă aceste perspective alternative asupra istoriei artei ar putea 

funcționa împotriva mecanismelor instituționale dominante și dacă ele pot fi cu adevărat 

discursuri anti-autoritare precum pretind că ar fi.

Proiectele analizate în acest articol, respectiv Retroavantgarde („Retroavangarda”) din 

2000 și East Art Map („Harta Artei din Est”) din 2002, realizate de grupul Irwin, au fost 

prezentate în contextul unor expoziții despre Balcani, precum In Search of Balkania („În 

căutarea Balcaniei”) (Graz, 2002), Blood and Honey: the Future’s in the Balkans! („Sânge 

și miere: viitorul este în Balcani!”) (Viena, 2003) și In the Gorges of the Balkans: A Report 

(„În strâmtorile Balcanilor: un raport”) (Kassel, 2003). East Art Map folosește metode 

precum principiul retro și supraidentificarea în scopul de a-și elabora perspectiva privind 

Modernismul Est European, nu doar în completarea istoriei artei occidentale dominante ci 

și în calitate de abordare cu totul diferită asupra istoriei. Intenția mea este aceea de a 

analiza proiectele în contextul narațiunilor curatoriale și de a aborda critic metodele 

acestora care vizează rescrierea istoriei artei ca artă și prezentarea istoriei artei ca obiect 

curatoriat. În acest cadru, pun în discuție aspecte legate de poziția și rolul unor astfel de 

discursuri alternative în contextul instituțional dominant. 

Proiectul East Art Map este o replică atât la particularismul postmodern cât și la 

istoricitatea insuficient personalizată, precum și la vechile și noile discursuri despre 

adevărul occidental. Irwin reprezintă departamentul de arte vizuale al colectivului de 

artiști Neue Slowenische Kunst (NSK) care a fost înființat la Ljubljana, Slovenia, în 1984, 

[1] Expoziții precum cea atât 
de inovatoare Les Magiciens 
de la terre, „cu adevărat 
prima expoziţie 
internaţională de artă 
contemporană” (Michaud, 
1989: 17) curatoriată în 
1989 de Jean-Hubert Martin 
la Centre Georges Pompidou 
din Paris şi The Other Story: 
Afro-Asian Artists in Post-
War Britain, curatoriată, de 
asemenea, în 1989 de 
Rasheed Araeen la Hayward 
Gallery din London,  au 
inaugurat o serie de expoziţii 
„identitare” (Greenberg, 
2005) care au încercat să 
reconsidere naraţiunile 
moderniste occidentale 
asupra culturilor non-
occidentale şi să discute 
aspecte ale marginalităţii şi 
ale alterităţii dintr-o 
perspectivă post-colonială. 

[2]  Diferite bienale și alte 
expoziții permanente și 
temporare au fost organizate 
prin problematizarea 
multiplicității culturale și 
narațiunilor plurale asupra 
trecutului. Documenta XI, 
curatoriată de Okwui 
Enwezor în 2002 a semnalat 
o turnură extrateritorială a 
artei expuse la Documenta, 
centrată pe o perspectivă 
occidentală, către culturile 
non-occidentale, punând 
probleme ale 
postcolonialismului şi 
globalismului (Downey, 
2003). Enwezor (2008: 232) 
a avut în vedere 
reconsiderarea istoriei artei 
bazată pe liniaritate şi 
introducerea conceptului de 
„constelație postcolonială” 
pentru a defini „locul 
expansiunii unei definiții a 

10

incluzând, de asemenea, grupul de muzică Laibach, Teatrul Surorilor lui Scipio Nasica 

(care, mai târziu, a primit numele de Cosmokinetic Cabinet Noordung) și grupul de design 

Noul Colectivism. NSK a fost formulat în contextul culturii underground alternative, care a 

apărut în Slovenia, în anii 1980, și care și-a dezvoltat metodele și lucrările în conformitate 

cu așa-zisul „principiu retro”, definit în Manifestul Irwin din 1984 nu ca și stil sau tendință 

artistică ci mai degrabă ca un „principiu conceptual, un mod particular de a se comporta și 

de a acționa” (Petrešin-Bachelez, 2010). NSK se dezvoltă în timp și se îndreaptă către 

viitor, făcând mereu referire la trecut. 

Discursul elaborat de NSK/Irwin precum și de către alți artiști din fosta Iugoslavie, cum ar 

fi Mladen Stilinovic și Malevich din anii 1980, a fost denumit în anii 1990, de către 

curatorul Peter Weibel, „Retroavangardă” (Gržinić, 2000: 41). Irwin a adoptat acest nume 

într-o expoziție care a purtat același titlu la Ljubljana, în 1994. Retroavangarda s-a 

constituit ca strategie artistică ideologică a post-socialismului. Potrivit lui Conover și Ĉufer 

(2002: 67-68), Retroavangarda este „o declarație artistică complexă care vizează 

absența unei narațiuni istorice stabile cu privire la arta modernă și contemporană din 

Slovenia, Iugoslavia și Europa de Est în general. Realizările artistice ale acestor locuri nu 

au reușit niciodată să devină parte din canonul occidental sau să dezvolte propriile meta-

narațiuni consecvente”.

Proiectul Retroavantgarde (2000) este o instalație care include lucrări ale diferiților artiști 

(Dimitrije Basicevic Mangelos, August Cernigoj, Braco Dimitrijević, Laibach, Kazimir 
3Malevici din Belgra ,  Scipion Nasice Sisters Theatre, Josip Seissel, Mladen Stilinović). d

Teoreticiana Marina Grzinic a participat, de asemenea, în acest proiect. Lucrările sunt 

aranjate într-un tablou, poziționate pe o hartă cronologică care sugerează conexiunea 

dintre ele. Acest proiect pune în discuție ruptura din cadrul istoriei artei dintre arta 

modernă și arta contemporană din fosta Iugoslavie. Retroavantgarde a fost definită drept 

„o strategie de cartografiere a istoriei avangardei iugoslave din prezent în trecut, de la 

Irwin la Zenitism” (Conover și Cufer, 2002: 68). Proiectul East Art Map (2002) vine 

imediat după proiectul Retroavantgarde, fiind un proiect la scară mai largă care utilizează 

aceeași strategie ca și „Retroavangarda” în vederea cartografierii artei moderne și 

contemporane din fostele țări socialiste ale Europei de Est.

Proiectul este structurat în două părți: East Art Map I s-a dezvoltat în anii 2001-2002 și a 

vizat elaborarea unui plan prin care artiștii reprezentanți ai artei postbelice din Europa de 

Est erau prezentați în cadrul unui program integrat care să indice inter-relațiile acestora. 

Selecția a fost realizată de douăzeci și patru de critici, directori de muzee și artiști care au 

propus câte zece artiști din țările lor. Harta este structurată atât în termeni cronologici cât 

și în curente artistice, cum ar fi Conceptualismul de la Moscova, Auctoriatul Anonim, 

Retroavangarda, Sots Art.

Cea de-a doua parte, East Art Map II, constă într-un website, o cercetare în strânsă 

legătură cu o rețea de universități, cercetare și reflecție efectuate de către experți în 

relațiile dintre Est și Vest în domeniul producției artistice și în expoziția East Art Museum 

(Muzeul de Artă din Est). Site-ul web (www.eastartmap.org) este deschis publicului în 

ceea ce privește procesul de alcătuire a hărții, permițându-le vizitatorilor să propună 

adăugiri sau înlocuri ale artiștilor deja propuși. O rețea de universități a fost inițiată odată 

cu proiectul Mind the Map! History is not Given („Atenție la Hartă! Istoria nu e o 

certitudine”), coordonat de Marina Gržinić de la Academia de Arte Frumoase din Viena și 

de Günther Heeg și Veronika Darian de la Institutul de Studii Teatrale, Universitatea din 

Leipzig. Rețeaua urmărește să politizeze și să contextualizeze istoria artei, să analizeze și 

să pună sub semnul întrebării structurile istoriei artei și ale producției de teorie și să 

dezvolte strategii de luptă împotriva mecanismelor capitaliste care controlează arta 

contemporană (Gržinić, 2006). Metodele și abordările în vederea politicizării artei din Est 

sunt distincte. Misko Suvakovic (2006: 157) descrie diferite contexte și școli teoretice 

ceea ce constituie cultura 
contemporană și afilierea sa 
cu alte domenii ale practicii”, 
precum și „intersectarea 
forțelor istorice aliniate 
împotriva imperativelor 
hegemonice ale discursului 
imperial”.

[3] Kazimir Malevich din 
Belgrad este un artist 
anonim care semnează 
folosind numele faimosului 
artist suprematist rus de la 
începutul secolului al XX-lea. 
El şi-a făcut apariţia în 1985 
în Belgrad şi în 1986 în 
Ljubliana odată cu expoziţiia 
Ultima expoziţie futuristă 
0.10 (zero-zece), o 
reconstrucţie a expoziţiei cu 
acelaşi nume realizată de 
Malevici în St- Petersburg 
între 1915 şi 1916 (Grzinic, 
2000: 89).

11



întâlnite într-un simpozion, indicând faptul că „Arta și teoria Est Europeană au evoluat 

dintr-o inter-relaționare complexă și adesea controversată între științele tradiționale ale 

artei (istoria artei, estetica, critica de artă, precum și studiile teatrale și de film) și 

receptarea interpretativă a discursurilor critice contemporane, de la post-structuralism și 

studiile culturale la bio-politică.”

În contextul cercetării privind relația dintre Arta Estică și Vestică, Irwin le-a cerut unor 

experți din ambele regiuni să contribuie cu texte care să abordeze o serie de probleme 

specifice care afectează această relație. Textele sunt publicate în a doua parte a cărții East 

Art Map; prima parte îi prezintă pe artiștii selectați de către curatorii invitați, după cum 

apar ei pe hartă. Autorii cărții comentează cu privire la teme specifice legate de istoria 

artei din Europa de Est, încercând să reconstruiască istoria artei occidentale prin 

politizarea discursului acesteia. În cele din urmă, expoziția East Art Museum, curatoriată 

de Michael Fehr și Irwin, a fost organizată în 2005 la Muzeul Karl Ernst Osthaus de la Haga 

și a inclus în jur de cincizeci de lucrări semnate de diverși artiști din țările selectate de pe 

Harta Rtei din Est.

Strategia specifică NSK/Irwin este aceea de a-și apropia elemente și motive ale 

avangardei istorice în legătură cu referințe directe la arta și estetica regimurilor 

totalitariste, precum Nazismul sau Stalinismul. Artiștii nu își propun să critice pur și 

simplu ideologia și instituțiile dominante din Europa de Est și Vest prin distanțarea față de 

acestea; ci aplică, mai degrabă, strategii precum supra-identificarea sau afirmația 

subversivă (Arns și Sasse, 2006), care au reprezentat o tradiție comună în rândul 

artiștilor din vremurile socialiste. Potrivit acestor strategii, NSK reproduce structurile și 

discursurile dominante și își însușește simboluri și metode care aparțin statului și 

instituțiilor, identificându-se în mod excesiv cu acestea în scopul de a clarifica 

mecanismele ascunse și de a le expune, totalmente, caracterul autoritar. Slavoj Žižek, 

care a dezvoltat conceptul de supra-identificare pornind de la scrierile lui Lacan (Arns și 

Sasse, 2006: 448), susține că lucrul de care ideologia dominantă se teme cel mai mult 

este „identificarea excesivă...: Inamicul este „fanaticul” care „supra-identifică” în loc să 

se mențină la o distanță adecvată”. Funcția sistemului de putere se bazează pe 

mecanisme ascunse și cenzurate care încetează să fie eficiente atunci când sunt expuse. 

Dezvăluirea lor determină politizarea imediată a mecanismelor și condițiilor a-politice, 

dezaprobate și naturalizate. 

Inke Arns și Sylvia Sasse (2006: 444) susțin că supra-identificarea și afirmația subversivă 

au fost metode folosite frecvent în perioada socialismului, din necesitate, doarece critica 

directă nu era posibiliă. Ales Erjavec (2003: 10) menționează că aceste metode de critică 

politică au fost introduse în numeroase țări din Europa de Est în perioada socialismului 

târziu, când totalitarismul și represiunea erau în declin, iar regimurile socialiste erau în 

proces de transformare întrucât nu puteau fi legalizate. În această perioadă, numeroși 

artiști au introdus o artă care „consta în folosirea mimării, a identificării conștiente și 

complete a discursului secundar cu discursul ideologic, dezvăluind asftel, în mod 

paradoxal, contradicțiile celui din urmă, golurile din armura sa discursivă, aparent 

invincibilă, și în special, caracterul său ideologic” (Erjavec, 2003: 10). 

În acest caz, este supra-identificarea parte integrantă din Est sau din Vest? Este oare o 

reacție la socialism sau o strategie de rezistență elaborată pe fondul tranziției de la 

socialism la capitalism? Potrivit lui Erjavec (2003: 10), ceea ce numește el „socialism 

național”, cu alte cuvinte, variațiile socialismului întâlnite în țările din estul socialist, nu 

reprezenta decât tentative de a depăși starea de stagnare politică și economică a 

socialismului și de a elabora reforme pentru societăți viabile. Prin urmare, este supra-

identificarea o strategie estică sau occidentală? 

Bineînțeles, nu există dubii în legătură cu faptul că există un context istoric specific și 

experiențe și condiții comune, generate atât în vremurile socialiste cât și în cele post-

12

socialiste care unifică Europa de Est într-un spațiu politic și artistic distinct și specific. Deși 

sunt de părere că supra-identificarea este o metodă specifică unui anumit loc, care a fost 

elaborată într-un anumit mediu social și cultural al totalitarismului socialist, Arns și Sasse 

(2006: 444) susțin că această metodă este, de asemenea, forma ideală de combatere a 

atitudinii de genul „orice funcționează” în capitalismul global contemporan: „În timp ce în 

contextul sistemelor evident represive existau limite foarte restrânse cu privire la ce 

putea fi spus și ce nu, astăzi ne confruntăm cu o situație în care orice (și deci nimic) poate 

fi spus. Industria culturii reușește să coopteze și să-și însușească chiar și cele mai critice 

puncte de vedere și să le facă ineficiente. În ambele contexte, distanța critică (o „privire 

din afară”) se dovedește a fi o poziție imposibilă sau inadecvată. În această situație, 

determinată de strategia privind refacerea totală și însușirea punctelor de vedere critice 

de către sistemul politic și economic dominant, pare că, mai degrabă, tactica secretă 

vitală a afirmației subversive ar avea potențial de rezistență”. 

Dar Retroavantgarde și East Art Map? Sunt ele proiecte de supra-identificare prin care 

Irwin demonstrează în mod oficial și conștient un proces de construire a istoriei artei, 

urmărind să expună arbitraritatea istoriografiei occidentale și sociale, oficiale – și, de 

altfel, din toate istoriografiile, inclusiv multiplele istorii relativiste contemporane ale 

diverșilor „ceilalți”? Sau este o tentativă de a construi o istorie alternativă, redactată în 

termeni democratici și participativi, sugerând „o manieră de a percepe noua mișcare de 

avangardă nu doar ca pe un spațiu al „Diferențialității” (deranjante) ci ca pe Celălalt 

spațiu”, după cum a declarat Marina Gržinić (2006: 486)? Pentru Gržinić, contrar 

depolitizării și neutralității postmoderniste și postcoloniale, Irwin construiește spațiul 

post-socialist în care timpul și istoria sunt percepute în termeni politici. Cum, atunci, 

putem defini rolul proiectului East Art Map în contextul postmodernist al aproprierii? 

Slavoj Žižek (1994: 71-72) răspunde rezervelor cu privire la adevărata semnificație a 

reprezentațiilor grupului Laibach – „Și dacă ei chiar vorbesc serios? Și dacă se identifică, 

într-adevăr, cu ritualul totalitarist?” – argumentând că nu ar trebui să căutăm un răspuns 

afirmativ deoarece „Laibach în sine nu funcționează ca răspuns ci ca întrebare”. Înainte de 

13

Martek Vlado, Fără titlu, 
(SUA - Balcani), 1996,
screen-print, 22 x 30.5 cm



întâlnite într-un simpozion, indicând faptul că „Arta și teoria Est Europeană au evoluat 

dintr-o inter-relaționare complexă și adesea controversată între științele tradiționale ale 

artei (istoria artei, estetica, critica de artă, precum și studiile teatrale și de film) și 

receptarea interpretativă a discursurilor critice contemporane, de la post-structuralism și 

studiile culturale la bio-politică.”

În contextul cercetării privind relația dintre Arta Estică și Vestică, Irwin le-a cerut unor 

experți din ambele regiuni să contribuie cu texte care să abordeze o serie de probleme 

specifice care afectează această relație. Textele sunt publicate în a doua parte a cărții East 

Art Map; prima parte îi prezintă pe artiștii selectați de către curatorii invitați, după cum 

apar ei pe hartă. Autorii cărții comentează cu privire la teme specifice legate de istoria 

artei din Europa de Est, încercând să reconstruiască istoria artei occidentale prin 

politizarea discursului acesteia. În cele din urmă, expoziția East Art Museum, curatoriată 

de Michael Fehr și Irwin, a fost organizată în 2005 la Muzeul Karl Ernst Osthaus de la Haga 

și a inclus în jur de cincizeci de lucrări semnate de diverși artiști din țările selectate de pe 

Harta Rtei din Est.

Strategia specifică NSK/Irwin este aceea de a-și apropia elemente și motive ale 

avangardei istorice în legătură cu referințe directe la arta și estetica regimurilor 

totalitariste, precum Nazismul sau Stalinismul. Artiștii nu își propun să critice pur și 

simplu ideologia și instituțiile dominante din Europa de Est și Vest prin distanțarea față de 

acestea; ci aplică, mai degrabă, strategii precum supra-identificarea sau afirmația 

subversivă (Arns și Sasse, 2006), care au reprezentat o tradiție comună în rândul 

artiștilor din vremurile socialiste. Potrivit acestor strategii, NSK reproduce structurile și 

discursurile dominante și își însușește simboluri și metode care aparțin statului și 

instituțiilor, identificându-se în mod excesiv cu acestea în scopul de a clarifica 

mecanismele ascunse și de a le expune, totalmente, caracterul autoritar. Slavoj Žižek, 

care a dezvoltat conceptul de supra-identificare pornind de la scrierile lui Lacan (Arns și 

Sasse, 2006: 448), susține că lucrul de care ideologia dominantă se teme cel mai mult 

este „identificarea excesivă...: Inamicul este „fanaticul” care „supra-identifică” în loc să 

se mențină la o distanță adecvată”. Funcția sistemului de putere se bazează pe 

mecanisme ascunse și cenzurate care încetează să fie eficiente atunci când sunt expuse. 

Dezvăluirea lor determină politizarea imediată a mecanismelor și condițiilor a-politice, 

dezaprobate și naturalizate. 

Inke Arns și Sylvia Sasse (2006: 444) susțin că supra-identificarea și afirmația subversivă 

au fost metode folosite frecvent în perioada socialismului, din necesitate, doarece critica 

directă nu era posibiliă. Ales Erjavec (2003: 10) menționează că aceste metode de critică 

politică au fost introduse în numeroase țări din Europa de Est în perioada socialismului 

târziu, când totalitarismul și represiunea erau în declin, iar regimurile socialiste erau în 

proces de transformare întrucât nu puteau fi legalizate. În această perioadă, numeroși 

artiști au introdus o artă care „consta în folosirea mimării, a identificării conștiente și 

complete a discursului secundar cu discursul ideologic, dezvăluind asftel, în mod 

paradoxal, contradicțiile celui din urmă, golurile din armura sa discursivă, aparent 

invincibilă, și în special, caracterul său ideologic” (Erjavec, 2003: 10). 

În acest caz, este supra-identificarea parte integrantă din Est sau din Vest? Este oare o 

reacție la socialism sau o strategie de rezistență elaborată pe fondul tranziției de la 

socialism la capitalism? Potrivit lui Erjavec (2003: 10), ceea ce numește el „socialism 

național”, cu alte cuvinte, variațiile socialismului întâlnite în țările din estul socialist, nu 

reprezenta decât tentative de a depăși starea de stagnare politică și economică a 

socialismului și de a elabora reforme pentru societăți viabile. Prin urmare, este supra-

identificarea o strategie estică sau occidentală? 

Bineînțeles, nu există dubii în legătură cu faptul că există un context istoric specific și 

experiențe și condiții comune, generate atât în vremurile socialiste cât și în cele post-

12

socialiste care unifică Europa de Est într-un spațiu politic și artistic distinct și specific. Deși 

sunt de părere că supra-identificarea este o metodă specifică unui anumit loc, care a fost 

elaborată într-un anumit mediu social și cultural al totalitarismului socialist, Arns și Sasse 

(2006: 444) susțin că această metodă este, de asemenea, forma ideală de combatere a 

atitudinii de genul „orice funcționează” în capitalismul global contemporan: „În timp ce în 

contextul sistemelor evident represive existau limite foarte restrânse cu privire la ce 

putea fi spus și ce nu, astăzi ne confruntăm cu o situație în care orice (și deci nimic) poate 

fi spus. Industria culturii reușește să coopteze și să-și însușească chiar și cele mai critice 

puncte de vedere și să le facă ineficiente. În ambele contexte, distanța critică (o „privire 

din afară”) se dovedește a fi o poziție imposibilă sau inadecvată. În această situație, 

determinată de strategia privind refacerea totală și însușirea punctelor de vedere critice 

de către sistemul politic și economic dominant, pare că, mai degrabă, tactica secretă 

vitală a afirmației subversive ar avea potențial de rezistență”. 

Dar Retroavantgarde și East Art Map? Sunt ele proiecte de supra-identificare prin care 

Irwin demonstrează în mod oficial și conștient un proces de construire a istoriei artei, 

urmărind să expună arbitraritatea istoriografiei occidentale și sociale, oficiale – și, de 

altfel, din toate istoriografiile, inclusiv multiplele istorii relativiste contemporane ale 

diverșilor „ceilalți”? Sau este o tentativă de a construi o istorie alternativă, redactată în 

termeni democratici și participativi, sugerând „o manieră de a percepe noua mișcare de 

avangardă nu doar ca pe un spațiu al „Diferențialității” (deranjante) ci ca pe Celălalt 

spațiu”, după cum a declarat Marina Gržinić (2006: 486)? Pentru Gržinić, contrar 

depolitizării și neutralității postmoderniste și postcoloniale, Irwin construiește spațiul 

post-socialist în care timpul și istoria sunt percepute în termeni politici. Cum, atunci, 

putem defini rolul proiectului East Art Map în contextul postmodernist al aproprierii? 

Slavoj Žižek (1994: 71-72) răspunde rezervelor cu privire la adevărata semnificație a 

reprezentațiilor grupului Laibach – „Și dacă ei chiar vorbesc serios? Și dacă se identifică, 

într-adevăr, cu ritualul totalitarist?” – argumentând că nu ar trebui să căutăm un răspuns 

afirmativ deoarece „Laibach în sine nu funcționează ca răspuns ci ca întrebare”. Înainte de 

13

Martek Vlado, Fără titlu, 
(SUA - Balcani), 1996,
screen-print, 22 x 30.5 cm



a examina maniera în care această întrebare funcționează în contextul expozițiilor pe 

tema Balcanilor, vom explora conceptul de Hartă a Artei din Est (East Art Map). 

Denumirea geografică ce face referire la fostele țări socialiste din Europa de Est, ridică o 

serie de întrebări legate de semnificația sa și de justificarea sa teoretică. De ce este nevoie 

să menținem schema geografică a împărțirii între Vest și Est în cadrul unui proiect care 

pretinde să critice și să distrugă construcția autoritară a istoriei artei occidentale? De ce 

perspectiva noastră alternativă privind istoria artei ar trebui să fie ilustrată în termeni 

geografici? De ce East Art Map? Irwin și alți participanți la proiectul East Art Map indică 

necesitatea unei relații între producția de artă occidentală și estică. După cum precizează 

Irwin, în Europa de Est nu existau structuri transparente care să faciliteze scrierea unei 

istorii a artei regiunii respective; existau doar istoriografii naționale supuse necesităților 

de la nivel local. Astfel, Irwin (2006: 12), desemnează scopul proiectului după cum 

urmează: „Scopul proiectului East Art Map (EAM) este acela de a prezenta arta din întreg 

spațiul Europei de Est, scoțând artiștii din cadrele lor naționale și prezentându-i într-o 

schemă unificată. Nu căutăm să stabilim un adevăr absolut; dimpotrivă, scopurile noastre 

sunt mult mai modeste și, sperăm noi, mai practice: de a organiza relațiile fundamentale 

dintre artiștii din Europa de Est acolo unde aceste relații nu au fost organizate, de a trasa o 

hartă și de a crea un dialog”.   

Necesitatea trasării Hărții Artei din Est a fost dictată de excluderea evenimentelor 

artistice, lucrărilor de artă și curentelor est-europene din narațiunile oficiale atât ale 

regimurilor socialiste cât și ale celor occidentale. Potrivit dnei Edei Ĉufer (2006: 375), 

istoriografia artei occidentale a secolului al XX-lea a inclus doar acei „străini” care au 

părăsit estul și au lucrat în sistemul occidental al galeriilor și pieței artistice, cum ar fi 

Marina Abramović și Branco Dimitrijevic. În plus, după cum precizează Boris Groys (Groys 

și Vidokle, 2006: 406), lipsa pieței artistice din Uniunea Sovietică poziționează arta 

sovietică în afara sistemului occidental și, deci, în afara istoriei artei occidentale.   

Principiul retro joacă un rol important aici, în primul rând ca metodologie care examinează 

arta trecutului nu doar ca parte integrantă dintr-o perspectivă progresivă lineară ci și prin 

ochii prezentului. Contemporaneitatea trecutului și rolul prezentului în scrierea istoriei se 

numără printre principalele aspecte discutate în contextul teoriilor post-structurale și 

neo-marxiste. Foucault evidențiază idea de „istorie a prezentului” (1977: 30-31), care 

concepe istoria din perspectiva necesităților contemporane și se concentrează mai 

degrabă pe înțelegerea prezentului prin intermediul trecutului, decât pe înțelegerea 

trecutului ca atare. Din aceeași perspectivă, Žižek  argumentează în favoarea unei istorii 

care „este plină de prezența unui acum”, după cum susținea și Benjamin (Žižek , 1989: 

156). Narațiunea discontinuității în materialismul istoric se opune liniarității istoriografiei 

oficiale. 

În proiectul East Art Map contemporaneizarea trecutului este vizibilă în însăși forma 

proiectului: harta spațializează și vizualizează istoria artei și o transformă într-un obiect 

tangibil, într-o lucrare de artă. Această evoluție a istoriei în spațiu constituie o replică la 

universalizarea modernismului occidental, așa cum apare manifestat în schema creată în 

1936 de către directorul fondator al Muzeului de Artă Modernă din New York, Alfred Barr, 

pentru catalogul expoziției de o importanță deosebită, intitulată „Cubism și Artă 

Abstractă”. Această schemă, în care Barr a reprezentat axa timpului proprie dezvoltării 

artei moderne, a fost criticată sever, mai ales în contextul discursului postcolonial, pentru 

caracterul său pur occidental și excluderea modernismului din alte părți ale lumii. 

Caracterul autoritar al hărții constituie o dovadă vizibilă a felului în care istoria artei este 

naturalizată, iar narațiunea occidentală a modernismului este universalizată. 

În cartea sa, The Power of Maps („Puterea hărților”), Denis Wood (1992) descrie maniera 

în care acele hărți reproduc culturile care le dau ființă prin selectarea elementelor 

14

trecutului și proiectarea lor în prezent. Potrivit acestuia (Wood, 1992: 2), „forțele 

conservatoare, a căror finalitate este reproducerea socială în general (și, să recunoaștem, 

poziția celor dominanți) iar forțele transformatoare, care se îngrijesc de interesele unei 

anumite clase, industrii sau regiuni ale țării, conspiră pentru a-și masca interesele, 

conspiră pentru a naturaliza acest produs care emană atât de multă energie culturală”. 

Irwin (2006: 12) se opune procesului de naturalizare al cartografierii afirmând că East Art 

Map este o construcție care nu urmărește să „stabilească un adevăr absolut”. Titlul 

simpozionului organizat de către rețeaua de universități participante la proiect a ilustrat, 

de asemenea, același lucru: Mind the Map: History is not Given („Atenție la Hartă: Istoria 

nu e o Certitudine”). 

În ceea ce privește metoda de supra-identificare, putem spune că Irwin expune caracterul 

autoritar și arbitrar al istoriei artei, așa cum a fost ea produsă de discursul occidental. Un 

proces similar de supra-identificare are loc în proiectul East Art Museum (Muzeul de Artă a 

Estului). Curatorul expoziției, Michael Fehn (2006: 471) explică: „Muzeul de Artă a Estului 

trebuie interpretat ca o reflectare a conceptului de istorie a artei așa cum a fost 

reprezentat de MOMA. Aici, arta este văzută ca un proces permanent de inovație, motivat 

de evoluțiile individuale, iar pretenția de exhaustivitate ce rezultă de aici, este 

considerată a acoperi întreaga istorie a artei moderne. Implicarea critică a modelului 

MOMA din Europa de Est se va realiza prin intermediul afirmației sale radicale, în 

încercarea de a copia conceptul de succes și de a-l aplica Artei Estice. Eșecul necesar al 

acestei tentative va dezvălui faptul că MOMA nu prezintă un model universal de înțelegere 

a artei moderne, dar că succesul său se datorează unei situații istorice specifice, în ceea ce 

privește atât posesiunile sale cât și înființarea muzeului”. 

În acest caz, East Art Map urmărește să eșueze ca proces „democratic” de construcție a 

istoriei artei în scopul de a expune – printr-un gest de afirmare subversivă – 

autoritarismul istoriilor artelor occidentale, dar și a presupuselor istorii deschise ale 

multiplelor modernisme narate în contextul multiculturalismului postmodernist? Sau 

urmărește să aibă succes în calitatea sa de construcție a unui spațiu al istoriei artei din 

est, activat din punct de vedere politic, în care estul este Celălalt spațiu, așa cum susține 

Gržinić?  

În încercarea de a aborda semnificațiile proiectelor East Art Map și Retroavantgarde, nu ar 

trebui să uităm că acestea sunt proiecte artistice care promovează istoria artei din Europa 

de Est în instalații artistice și publicații de specialitate, precum și pe site-ul web East Art 

Map și prin Eastern Museum of Modern Art (Muzeul de Artă Modernă din Est); această 

curatoriată istorie artei este o lucrare de artă care a fost ea însăși promovată în contextul a 

numeroase expoziții – printre acestea, amintim In Search of Balkania, Blood and Honey și 

In the Gorges of the Balkans, care sunt analizate în textul de față. Amplasarea istoriei 

artei în spațiu, așa cum este realizată prin intermediul proiectelor East Art Map și 

Retroavantgarde, se desfășoară într-un cadru instituțional cu o încărcătură puternică.

Expozițiile menționate mai sus au fost cele mai aclamate și documentate expoziții dintre 

cele organizate pe tema Balcanilor. Acestea au fost organizare în țările din Europa 

Centrală (Austria și Germania) și au fost puternic corelate cu politica și profilul cultural al 

țărilor gazdă, precum și cu rolul pe care intenționează să-l joace în Balcani după 

prăbușirea regimurilor socialiste. Datorită promotorilor implicați, recunoscuți la nivel 

internațional, cadrul instituțional, numărul însemnat de participanți din toate țările din 

Balcani, publicitatea extinsă și criticile pe care le-au primit, aceste proiecte sunt 

considerate ca fiind cele mai distinse expoziții balcanice. 

In Search of Balkania (În căutarea Balcaniei) a fost organizată în 2002 la Neue Galerie din 

Graz (Austria) și a fost curatoriată de Roger Conover, Eda Cufer and Peter Weibel. Este 

considerată a fi prima expoziție din Europa la scară largă despre Balcani și a inițiat așa-

15



a examina maniera în care această întrebare funcționează în contextul expozițiilor pe 

tema Balcanilor, vom explora conceptul de Hartă a Artei din Est (East Art Map). 

Denumirea geografică ce face referire la fostele țări socialiste din Europa de Est, ridică o 

serie de întrebări legate de semnificația sa și de justificarea sa teoretică. De ce este nevoie 

să menținem schema geografică a împărțirii între Vest și Est în cadrul unui proiect care 

pretinde să critice și să distrugă construcția autoritară a istoriei artei occidentale? De ce 

perspectiva noastră alternativă privind istoria artei ar trebui să fie ilustrată în termeni 

geografici? De ce East Art Map? Irwin și alți participanți la proiectul East Art Map indică 

necesitatea unei relații între producția de artă occidentală și estică. După cum precizează 

Irwin, în Europa de Est nu existau structuri transparente care să faciliteze scrierea unei 

istorii a artei regiunii respective; existau doar istoriografii naționale supuse necesităților 

de la nivel local. Astfel, Irwin (2006: 12), desemnează scopul proiectului după cum 

urmează: „Scopul proiectului East Art Map (EAM) este acela de a prezenta arta din întreg 

spațiul Europei de Est, scoțând artiștii din cadrele lor naționale și prezentându-i într-o 

schemă unificată. Nu căutăm să stabilim un adevăr absolut; dimpotrivă, scopurile noastre 

sunt mult mai modeste și, sperăm noi, mai practice: de a organiza relațiile fundamentale 

dintre artiștii din Europa de Est acolo unde aceste relații nu au fost organizate, de a trasa o 

hartă și de a crea un dialog”.   

Necesitatea trasării Hărții Artei din Est a fost dictată de excluderea evenimentelor 

artistice, lucrărilor de artă și curentelor est-europene din narațiunile oficiale atât ale 

regimurilor socialiste cât și ale celor occidentale. Potrivit dnei Edei Ĉufer (2006: 375), 

istoriografia artei occidentale a secolului al XX-lea a inclus doar acei „străini” care au 

părăsit estul și au lucrat în sistemul occidental al galeriilor și pieței artistice, cum ar fi 

Marina Abramović și Branco Dimitrijevic. În plus, după cum precizează Boris Groys (Groys 

și Vidokle, 2006: 406), lipsa pieței artistice din Uniunea Sovietică poziționează arta 

sovietică în afara sistemului occidental și, deci, în afara istoriei artei occidentale.   

Principiul retro joacă un rol important aici, în primul rând ca metodologie care examinează 

arta trecutului nu doar ca parte integrantă dintr-o perspectivă progresivă lineară ci și prin 

ochii prezentului. Contemporaneitatea trecutului și rolul prezentului în scrierea istoriei se 

numără printre principalele aspecte discutate în contextul teoriilor post-structurale și 

neo-marxiste. Foucault evidențiază idea de „istorie a prezentului” (1977: 30-31), care 

concepe istoria din perspectiva necesităților contemporane și se concentrează mai 

degrabă pe înțelegerea prezentului prin intermediul trecutului, decât pe înțelegerea 

trecutului ca atare. Din aceeași perspectivă, Žižek  argumentează în favoarea unei istorii 

care „este plină de prezența unui acum”, după cum susținea și Benjamin (Žižek , 1989: 

156). Narațiunea discontinuității în materialismul istoric se opune liniarității istoriografiei 

oficiale. 

În proiectul East Art Map contemporaneizarea trecutului este vizibilă în însăși forma 

proiectului: harta spațializează și vizualizează istoria artei și o transformă într-un obiect 

tangibil, într-o lucrare de artă. Această evoluție a istoriei în spațiu constituie o replică la 

universalizarea modernismului occidental, așa cum apare manifestat în schema creată în 

1936 de către directorul fondator al Muzeului de Artă Modernă din New York, Alfred Barr, 

pentru catalogul expoziției de o importanță deosebită, intitulată „Cubism și Artă 

Abstractă”. Această schemă, în care Barr a reprezentat axa timpului proprie dezvoltării 

artei moderne, a fost criticată sever, mai ales în contextul discursului postcolonial, pentru 

caracterul său pur occidental și excluderea modernismului din alte părți ale lumii. 

Caracterul autoritar al hărții constituie o dovadă vizibilă a felului în care istoria artei este 

naturalizată, iar narațiunea occidentală a modernismului este universalizată. 

În cartea sa, The Power of Maps („Puterea hărților”), Denis Wood (1992) descrie maniera 

în care acele hărți reproduc culturile care le dau ființă prin selectarea elementelor 

14

trecutului și proiectarea lor în prezent. Potrivit acestuia (Wood, 1992: 2), „forțele 

conservatoare, a căror finalitate este reproducerea socială în general (și, să recunoaștem, 

poziția celor dominanți) iar forțele transformatoare, care se îngrijesc de interesele unei 

anumite clase, industrii sau regiuni ale țării, conspiră pentru a-și masca interesele, 

conspiră pentru a naturaliza acest produs care emană atât de multă energie culturală”. 

Irwin (2006: 12) se opune procesului de naturalizare al cartografierii afirmând că East Art 

Map este o construcție care nu urmărește să „stabilească un adevăr absolut”. Titlul 

simpozionului organizat de către rețeaua de universități participante la proiect a ilustrat, 

de asemenea, același lucru: Mind the Map: History is not Given („Atenție la Hartă: Istoria 

nu e o Certitudine”). 

În ceea ce privește metoda de supra-identificare, putem spune că Irwin expune caracterul 

autoritar și arbitrar al istoriei artei, așa cum a fost ea produsă de discursul occidental. Un 

proces similar de supra-identificare are loc în proiectul East Art Museum (Muzeul de Artă a 

Estului). Curatorul expoziției, Michael Fehn (2006: 471) explică: „Muzeul de Artă a Estului 

trebuie interpretat ca o reflectare a conceptului de istorie a artei așa cum a fost 

reprezentat de MOMA. Aici, arta este văzută ca un proces permanent de inovație, motivat 

de evoluțiile individuale, iar pretenția de exhaustivitate ce rezultă de aici, este 

considerată a acoperi întreaga istorie a artei moderne. Implicarea critică a modelului 

MOMA din Europa de Est se va realiza prin intermediul afirmației sale radicale, în 

încercarea de a copia conceptul de succes și de a-l aplica Artei Estice. Eșecul necesar al 

acestei tentative va dezvălui faptul că MOMA nu prezintă un model universal de înțelegere 

a artei moderne, dar că succesul său se datorează unei situații istorice specifice, în ceea ce 

privește atât posesiunile sale cât și înființarea muzeului”. 

În acest caz, East Art Map urmărește să eșueze ca proces „democratic” de construcție a 

istoriei artei în scopul de a expune – printr-un gest de afirmare subversivă – 

autoritarismul istoriilor artelor occidentale, dar și a presupuselor istorii deschise ale 

multiplelor modernisme narate în contextul multiculturalismului postmodernist? Sau 

urmărește să aibă succes în calitatea sa de construcție a unui spațiu al istoriei artei din 

est, activat din punct de vedere politic, în care estul este Celălalt spațiu, așa cum susține 

Gržinić?  

În încercarea de a aborda semnificațiile proiectelor East Art Map și Retroavantgarde, nu ar 

trebui să uităm că acestea sunt proiecte artistice care promovează istoria artei din Europa 

de Est în instalații artistice și publicații de specialitate, precum și pe site-ul web East Art 

Map și prin Eastern Museum of Modern Art (Muzeul de Artă Modernă din Est); această 

curatoriată istorie artei este o lucrare de artă care a fost ea însăși promovată în contextul a 

numeroase expoziții – printre acestea, amintim In Search of Balkania, Blood and Honey și 

In the Gorges of the Balkans, care sunt analizate în textul de față. Amplasarea istoriei 

artei în spațiu, așa cum este realizată prin intermediul proiectelor East Art Map și 

Retroavantgarde, se desfășoară într-un cadru instituțional cu o încărcătură puternică.

Expozițiile menționate mai sus au fost cele mai aclamate și documentate expoziții dintre 

cele organizate pe tema Balcanilor. Acestea au fost organizare în țările din Europa 

Centrală (Austria și Germania) și au fost puternic corelate cu politica și profilul cultural al 

țărilor gazdă, precum și cu rolul pe care intenționează să-l joace în Balcani după 

prăbușirea regimurilor socialiste. Datorită promotorilor implicați, recunoscuți la nivel 

internațional, cadrul instituțional, numărul însemnat de participanți din toate țările din 

Balcani, publicitatea extinsă și criticile pe care le-au primit, aceste proiecte sunt 

considerate ca fiind cele mai distinse expoziții balcanice. 

In Search of Balkania (În căutarea Balcaniei) a fost organizată în 2002 la Neue Galerie din 

Graz (Austria) și a fost curatoriată de Roger Conover, Eda Cufer and Peter Weibel. Este 

considerată a fi prima expoziție din Europa la scară largă despre Balcani și a inițiat așa-

15



zisul „trend balcanic” în artele vizuale. In Search of Balkania se plasează între real și 

virtual, prezent și viitor. Cei trei curatori au exprimat necesitatea construirii – sau 

reconstruirii – unui spațiu simbolic al flexibilității și multiplicității, în care identitățile 

impozante, consolidate, sunt reconsiderate sau dispar. Identitatea geografiei simbolice a 

Balcaniei este definită prin opoziție cu identitatea realității pe care intenționează să o 

înlocuiască. Astfel, rigiditatea trecutului real este înlocuită de fluiditatea viitorului virtual.

Obiectivul principal al curatorilor este reevaluarea stereotipurilor balcanice și înlăturarea 

prejudecăților legate de acestea. Pentru curatori, expoziția conturează Balcanii sub forma 

spațiilor metaforice multiple ale Balcaniei, care pot fi aplicate tuturor culturilor și țărilor. 

Spațiile balcanice ale expoziției includ diverse teme și expresii artistice cum ar fi 

avangarda și banalitatea, kitsch-ul și folclorul. Descrierea Balcaniei se bazează pe 

conceptul Foucauldian de heterotopie. Expoziția a folosit structura și atmosfera piețelor 

din târgurile de vechituri din zona Balcanică, care sunt considerate, de către curatori, ca 

fiind spațiile heterotopice ale Balcaniei.      

Istoriografia oficială despre Balcani, precum și obiceiurile balcanice, tradițiile și ritualurile 

care s-au dezvoltat de-a lungul timpului și care alcătuiesc identitatea balcanică, sunt re-

evaluate în spațiile Balcaniei care, potrivit definiției foucauldiene a „heterotopiei” (1986: 

26), nu se situează în cadrul „timpului tradițional”. Istoria plutește în spațiul heterotopic 

a-istoric al Balcaniei, care devine parte a noului profil „umanitar” al Occidentului. În acest 

context, retro-principiul promovat de Irwin în proiectul Retroavangardei întrerupe timpul 

convențional, constituind un alt spațiu heterotopic, alături de narațiunile tradiționale și 

piețele în aer liber din zona Balcanilor. În acest mod, proiectul grupului Irwin devine o 

parte din de-istorizarea heterotopică a Balcanilor şi exotizarea sistematică din spaţiile 

Balcaniei.

Expoziția Blood and Honey: the Future’s in the Balkans! (Sânge și Miere: Viitorul este în 
4Balcani!), realizată de curatorul Harald Szeemann, a avut loc în 2003, la Sammlung Essl  

Kunst der Gegenwart, spațiul de galerie al colecției de artă contemporană a familiei Essl. 

Potrivit lui Szeeman (2004: 26), titlul expoziției reflectă cei doi poli opoziționali care 

caracterizează experiența Balcanilor: mânie și tandrețe, dezastru și idilă, „ceva profund 

uman și universal”. Descrierea corespunde ambiguității balcanice care caracterizează 

imaginile standardizate ale balcanismului, potrivit Mariei Todorova (1997: 18).

Blood and Honey s-a numărat printre expozițiile pe tema Balcanilor cu cel mai mare 

număr de participanți, 73 de artiști contemporani și 33 de artiști de la jumătatea secolului 

al XVI-lea până în anii 1980. Lucrările celui de-al doilea grup de artiști au avut un rol în 

principal informativ și mai puțin artistic; astfel, s-a acordat o atenție deosebită 

conținutului și conotațiilor lucrărilor prezentate decât artiștilor. Curatorul a urmărit, prin 

intermediul acestor lucrări, să creeze o anumită atmosferă care să poată oferi contextul 

istoric și social necesar interpretării lucrărilor de artă contemporană. Majoritatea acestor 

lucrări se referă la trecutul naționalist, autoritar și crud al Balcanilor, pentru a susține 

referința la prima parte din titlul expoziției: „sânge”. Astfel putem vedea o pictură din 

secolul al XVI-lea, reprezentându-l pe Vlad Țepes, prințul Valahiei, cunoscut în principal 
5sub numele de Dracula; c leașca Arhiducelui Franz Ferdinand al Austriei;  un poster al a

actriței de origine greacă, Melina Mercouri; o pictură în stilul Romantismului, semnată de 
6Agim Zajmi, realizată în 1978  și sculpturi aparținând stilului realismului socialist, care au 

fost anterior prezentate în cadrul expoziției Homo Socialisticus de la Tirana (1999), 

reprezentând autoritarismul perioadei socialiste și arta sa angajată. 

Toate aceste lucrări constituie puncte de referință pentru înțelegerea lucrărilor de artă 

contemporană – dar mai ales pentru dezvoltarea unui anumit gen de conștientizare cu 

privire la Balcani: Balcanii stereotipici de sânge și miere. Imaginile despre balcanism sunt 

reconstruite în imaginea brutală a lui Dracula; caleșca pătată de sânge al lui Franz 

[4] Galeria este situată în 
Klosterneuburg, o suburbie 
din nordul Vienei.  

[5] Arhiducele Franz 
Ferdinand al Austriei a fost 
asasinat de către anarhistul 
sârbo-bosniac Gavrilo Princip 
în 1914, un eveniment 
considerat a fi declanșat 
Primul Război Mondial.

[6] Pictura reprezintă 
ridicarea drapelului la Deçiç, 
în 1911, un eveniment care 
a anunțat independența 
Albaniei față de otomani.

16

Ferdinand; originea naționalismului balcanic; autoritarismul și despotismul manifestate 

în realismul socialist; și farmecul esenței balcanice. În această narațiune, Balcanii sut 

prezentați din perspectiva unei istorii consistente a naționalismelor și ideologiei 

autoritare. Prin urmare, deși Szeemann (2004: 26) declară că expoziția „nu urmărește să 

prezinte obiecte exotice, ci să revigoreze sensibilitatea occidentală vizavi de existența 

acestui peisaj cultural”, se pare că alegerile sale curatoriale nu permit o abordare 

eliberată de stereotipuri; dimpotrivă, imaginile pe care curatorul le folosește pentru a 

revigora sensibilitatea occidentală vizavi de cultura balcanică au toate încărcătură 

exotică: până și imaginile brutale ale barbarismului balcanic devin fragmente exotice ale 

trecutului, într-o perioadă în care Balcanii se află într-un proces de tranziție spre Europa. 

Profilul balcanic pe care acesta îl conturează prin intermediul lucrărilor de artă este o 

combinație între tradiție, vechi obiceiuri, cultură populară, religie, război și simboluri 

autoritariste pe de o parte și avangarda est-europeană, precum și arta conceptuală 

„occidentalizată”, pe de altă parte. East Art Map devine parte integrantă a acestei 

narațiuni curatoriale, alături de avangarda balcanică cu tentă exotică și de narațiunea 

stereotipică a lui Szeemann. În acest context curatorial, perspectiva alternativă post-

socialistă asupra istoriei elaborată de Irwin se juxtapune peste narațiunile autoritare ale 

naționalismului și socialismului reprezentate în primul rând de cel de-al doilea grup de 

lucrări din expoziție, justificând astfel noul, „democraticul”, profil al Balcanilor. Tranziția 

de la trecutul socialist la viitorul capitalist este delimitată în mod pozitiv în catalogul 

expoziției, și în mod particular de către Erhard Busek, coordonatorul Pactului de 
7Stabilitate pentru Europa de Sud-Est.

Textul din catalog al lui Busek combină elemente ale discursului multiculturalismului și ale 

toleranței postcoloniale față de ideea de diferențialitate cu aspirațiile neoliberale și neo-

coloniale ale politicii europene propuse de Pactul de Stabilitate pentru Europa de Sud-Est, 

o instituție internațională care vizează stabilitatea în Balcani și integrarea țărilor balcanice 

în structurile capitaliste globale. Busek (2004: 43) susține că diferența balcanică 

îmbogățește diversitatea europeană: „trebuie să desenăm fața Europei, să învățăm să 

conviețuim cu ideea de „diferențialitate”, deoarece diversitatea este cu adevărat 

elementul care părăsește continentul nostru”. Pentru Busek, rescrierea istoriei este o 

prioritate. Una din cele zece atitudini care trebuie schimbate, astfel încât soarta Balcanilor 

să se schimbe, constă în abordarea trecutului. Interpretarea unilaterală a istoriei și 

[7] Pactul de Stabilitate 
pentru  Europa de Sud-Est, 
lansat în 1999, a fost inițiat 
de UE și sprijinit, printre alții 
de Națiunile Unite, NATO, 
FMI și Banca Mondială care 
avea drept scop „susținerea 
eforturilor țărilor din Sud 
Estul Europei în promovarea 
păcii, democrației, 
respectului pentru drepturile 
omului și prosperitate 
economică” 
(stabilitypact.org, 2010). 
Principalele sale obiective au 
fost menţinerea stabilităţii în 
regiune şi integrarea fostelor 
ţări socialiste în „structurile 
Europene şi Euro-Atlantice” 
(stabilitypact.org, 2010). 
Pactul de Stabilitate pentru  
Europa de Sud-Est s-a 
implicat în mod activ în 
organizarea unor expoziții 
ealizate în Europa pe tema 
Balcanilor, un fapt care 
sugerează legătura artei și 
culturii cu interesele politice 
și economice ale situației 
capitaliste din regiune. 

IRWIN - Retroavantgarde
2000, instalație, print digital 
pe hârtie, 350 x 700 cm, 
2009

17



zisul „trend balcanic” în artele vizuale. In Search of Balkania se plasează între real și 

virtual, prezent și viitor. Cei trei curatori au exprimat necesitatea construirii – sau 

reconstruirii – unui spațiu simbolic al flexibilității și multiplicității, în care identitățile 

impozante, consolidate, sunt reconsiderate sau dispar. Identitatea geografiei simbolice a 

Balcaniei este definită prin opoziție cu identitatea realității pe care intenționează să o 

înlocuiască. Astfel, rigiditatea trecutului real este înlocuită de fluiditatea viitorului virtual.

Obiectivul principal al curatorilor este reevaluarea stereotipurilor balcanice și înlăturarea 

prejudecăților legate de acestea. Pentru curatori, expoziția conturează Balcanii sub forma 

spațiilor metaforice multiple ale Balcaniei, care pot fi aplicate tuturor culturilor și țărilor. 

Spațiile balcanice ale expoziției includ diverse teme și expresii artistice cum ar fi 

avangarda și banalitatea, kitsch-ul și folclorul. Descrierea Balcaniei se bazează pe 

conceptul Foucauldian de heterotopie. Expoziția a folosit structura și atmosfera piețelor 

din târgurile de vechituri din zona Balcanică, care sunt considerate, de către curatori, ca 

fiind spațiile heterotopice ale Balcaniei.      

Istoriografia oficială despre Balcani, precum și obiceiurile balcanice, tradițiile și ritualurile 

care s-au dezvoltat de-a lungul timpului și care alcătuiesc identitatea balcanică, sunt re-

evaluate în spațiile Balcaniei care, potrivit definiției foucauldiene a „heterotopiei” (1986: 

26), nu se situează în cadrul „timpului tradițional”. Istoria plutește în spațiul heterotopic 

a-istoric al Balcaniei, care devine parte a noului profil „umanitar” al Occidentului. În acest 

context, retro-principiul promovat de Irwin în proiectul Retroavangardei întrerupe timpul 

convențional, constituind un alt spațiu heterotopic, alături de narațiunile tradiționale și 

piețele în aer liber din zona Balcanilor. În acest mod, proiectul grupului Irwin devine o 

parte din de-istorizarea heterotopică a Balcanilor şi exotizarea sistematică din spaţiile 

Balcaniei.

Expoziția Blood and Honey: the Future’s in the Balkans! (Sânge și Miere: Viitorul este în 
4Balcani!), realizată de curatorul Harald Szeemann, a avut loc în 2003, la Sammlung Essl  

Kunst der Gegenwart, spațiul de galerie al colecției de artă contemporană a familiei Essl. 

Potrivit lui Szeeman (2004: 26), titlul expoziției reflectă cei doi poli opoziționali care 

caracterizează experiența Balcanilor: mânie și tandrețe, dezastru și idilă, „ceva profund 

uman și universal”. Descrierea corespunde ambiguității balcanice care caracterizează 

imaginile standardizate ale balcanismului, potrivit Mariei Todorova (1997: 18).

Blood and Honey s-a numărat printre expozițiile pe tema Balcanilor cu cel mai mare 

număr de participanți, 73 de artiști contemporani și 33 de artiști de la jumătatea secolului 

al XVI-lea până în anii 1980. Lucrările celui de-al doilea grup de artiști au avut un rol în 

principal informativ și mai puțin artistic; astfel, s-a acordat o atenție deosebită 

conținutului și conotațiilor lucrărilor prezentate decât artiștilor. Curatorul a urmărit, prin 

intermediul acestor lucrări, să creeze o anumită atmosferă care să poată oferi contextul 

istoric și social necesar interpretării lucrărilor de artă contemporană. Majoritatea acestor 

lucrări se referă la trecutul naționalist, autoritar și crud al Balcanilor, pentru a susține 

referința la prima parte din titlul expoziției: „sânge”. Astfel putem vedea o pictură din 

secolul al XVI-lea, reprezentându-l pe Vlad Țepes, prințul Valahiei, cunoscut în principal 
5sub numele de Dracula; c leașca Arhiducelui Franz Ferdinand al Austriei;  un poster al a

actriței de origine greacă, Melina Mercouri; o pictură în stilul Romantismului, semnată de 
6Agim Zajmi, realizată în 1978  și sculpturi aparținând stilului realismului socialist, care au 

fost anterior prezentate în cadrul expoziției Homo Socialisticus de la Tirana (1999), 

reprezentând autoritarismul perioadei socialiste și arta sa angajată. 

Toate aceste lucrări constituie puncte de referință pentru înțelegerea lucrărilor de artă 

contemporană – dar mai ales pentru dezvoltarea unui anumit gen de conștientizare cu 

privire la Balcani: Balcanii stereotipici de sânge și miere. Imaginile despre balcanism sunt 

reconstruite în imaginea brutală a lui Dracula; caleșca pătată de sânge al lui Franz 

[4] Galeria este situată în 
Klosterneuburg, o suburbie 
din nordul Vienei.  

[5] Arhiducele Franz 
Ferdinand al Austriei a fost 
asasinat de către anarhistul 
sârbo-bosniac Gavrilo Princip 
în 1914, un eveniment 
considerat a fi declanșat 
Primul Război Mondial.

[6] Pictura reprezintă 
ridicarea drapelului la Deçiç, 
în 1911, un eveniment care 
a anunțat independența 
Albaniei față de otomani.

16

Ferdinand; originea naționalismului balcanic; autoritarismul și despotismul manifestate 

în realismul socialist; și farmecul esenței balcanice. În această narațiune, Balcanii sut 

prezentați din perspectiva unei istorii consistente a naționalismelor și ideologiei 

autoritare. Prin urmare, deși Szeemann (2004: 26) declară că expoziția „nu urmărește să 

prezinte obiecte exotice, ci să revigoreze sensibilitatea occidentală vizavi de existența 

acestui peisaj cultural”, se pare că alegerile sale curatoriale nu permit o abordare 

eliberată de stereotipuri; dimpotrivă, imaginile pe care curatorul le folosește pentru a 

revigora sensibilitatea occidentală vizavi de cultura balcanică au toate încărcătură 

exotică: până și imaginile brutale ale barbarismului balcanic devin fragmente exotice ale 

trecutului, într-o perioadă în care Balcanii se află într-un proces de tranziție spre Europa. 

Profilul balcanic pe care acesta îl conturează prin intermediul lucrărilor de artă este o 

combinație între tradiție, vechi obiceiuri, cultură populară, religie, război și simboluri 

autoritariste pe de o parte și avangarda est-europeană, precum și arta conceptuală 

„occidentalizată”, pe de altă parte. East Art Map devine parte integrantă a acestei 

narațiuni curatoriale, alături de avangarda balcanică cu tentă exotică și de narațiunea 

stereotipică a lui Szeemann. În acest context curatorial, perspectiva alternativă post-

socialistă asupra istoriei elaborată de Irwin se juxtapune peste narațiunile autoritare ale 

naționalismului și socialismului reprezentate în primul rând de cel de-al doilea grup de 

lucrări din expoziție, justificând astfel noul, „democraticul”, profil al Balcanilor. Tranziția 

de la trecutul socialist la viitorul capitalist este delimitată în mod pozitiv în catalogul 

expoziției, și în mod particular de către Erhard Busek, coordonatorul Pactului de 
7Stabilitate pentru Europa de Sud-Est.

Textul din catalog al lui Busek combină elemente ale discursului multiculturalismului și ale 

toleranței postcoloniale față de ideea de diferențialitate cu aspirațiile neoliberale și neo-

coloniale ale politicii europene propuse de Pactul de Stabilitate pentru Europa de Sud-Est, 

o instituție internațională care vizează stabilitatea în Balcani și integrarea țărilor balcanice 

în structurile capitaliste globale. Busek (2004: 43) susține că diferența balcanică 

îmbogățește diversitatea europeană: „trebuie să desenăm fața Europei, să învățăm să 

conviețuim cu ideea de „diferențialitate”, deoarece diversitatea este cu adevărat 

elementul care părăsește continentul nostru”. Pentru Busek, rescrierea istoriei este o 

prioritate. Una din cele zece atitudini care trebuie schimbate, astfel încât soarta Balcanilor 

să se schimbe, constă în abordarea trecutului. Interpretarea unilaterală a istoriei și 

[7] Pactul de Stabilitate 
pentru  Europa de Sud-Est, 
lansat în 1999, a fost inițiat 
de UE și sprijinit, printre alții 
de Națiunile Unite, NATO, 
FMI și Banca Mondială care 
avea drept scop „susținerea 
eforturilor țărilor din Sud 
Estul Europei în promovarea 
păcii, democrației, 
respectului pentru drepturile 
omului și prosperitate 
economică” 
(stabilitypact.org, 2010). 
Principalele sale obiective au 
fost menţinerea stabilităţii în 
regiune şi integrarea fostelor 
ţări socialiste în „structurile 
Europene şi Euro-Atlantice” 
(stabilitypact.org, 2010). 
Pactul de Stabilitate pentru  
Europa de Sud-Est s-a 
implicat în mod activ în 
organizarea unor expoziții 
ealizate în Europa pe tema 
Balcanilor, un fapt care 
sugerează legătura artei și 
culturii cu interesele politice 
și economice ale situației 
capitaliste din regiune. 

IRWIN - Retroavantgarde
2000, instalație, print digital 
pe hârtie, 350 x 700 cm, 
2009

17



intoleranța față de religii, care a predominat în anii comunismului, trebuie să fie înlocuite 

de deschiderea multiculturală și înțelegerea celuilalt; aceste lucruri se vor realiza prin 

rescrierea manualelor și prin dialog (Busek, 2004: 42). Din această perspectivă, East Art 

Map devine parte integrantă din proiectului lui Busek de a rescrie istoria. Cu toate 

acestea, ideea sa despre istorie reproduce vechile considerații eurocentrice. Războaiele 

recente sunt percepute ca „un fel de a prinde din urmă  naționalismele pe care noi, cei din ”

vestul și centrul Europei, le-am experimentat deja” (Busek, 2004: 41). Europenismul 

declarat al lui Busek justifică chiar și colonialismul ca o manifestare a unei forme excesive 

a curiozității europene; așa cum precizează acesta, „...acest continent a fost întotdeauna 

deschis și niciodată independent. Uneori a fost agresiv, ca în vremurile Colonialismului, 

însă a fost întotdeauna curios” (Busek, 2004: 43). În acest context, istoria deschisă și 

alteranitivă a proiectului East Art Map devine o parte a planurilor neo-coloniale ale 

„curiozității” europene post-socialiste exprimată prin intermediul unor instituții precum 

Pactul de Stabilitate pentru Europa de Sud-Est.

Expoziția In the Gorges of the Balkans: A Report (În strâmtorile Balcanilor. Un raport) a 

fost a treia expoziție consecutivă din seria marilor expoziții Balcanice realizate de curatori 

internaționali și – în mod inevitabil – a fost o replică la primele două. A făcut parte din seria 

de evenimente Balkan Trilogy (Trilogia Balcanică), care a avut loc în diferite orașe 

balcanice într-un interval de doi ani (2003-2004); expoziția a fost organizată de 

Kunsthalle Fridericianum în orașul Kassel, în 2003. 

René Block (Block și Glaser, 2003: 7) descrie conceptul expoziției, în catalog, punându-l în 

contrast cu expozițiile conturate din punct de vedere geografic, care se concentrează pe 

aspectele non-artistice. Spre deosebire de acestea, In the Gorges of the Balkans 

intenționează, într-o primă etapă, să ofere o platformă de exprimare pentru artiști – „o 

scenă pe care artiștii să se poată desfășura” (Block and Glaser, 2003: 7) – precum și 

pentru prezentarea, comunicarea și promovarea scenei artistice necunoscute sau 

reprezentate greșit, din țările balcanice. Block face vizibilă prima experiență autentică a 

Balcanilor, oferită în cadrul acestei expoziții, prin adăugarea, la titlu, a mențiunii „Un 

raport”. Procedând astfel, curatorul subliniază caracterul autentic și „obiectiv” al 

narațiunii sale și se distanțează de abordarea părtinitoare, subiectivă, a reprezentațiilor 

curatoriale anterioare ale Balcanilor. În interviul din catalog Block (Block, 2003: 7) 

sugerează că titlul expoziției delimitează cu claritate „neutralitatea” sa: „Prin faptul de a fi 

ales acest titlu, mi-am dorit să evidențiez din nou că există atât de multe lucruri de 

transmis mai departe din aceste călătorii. Deși nu sunt eu cel care relatează, ci înșiși 

artiștii. Lucrările lor vor face inutile cuvintele mele. Nu invoc o viziune asupra Balcanilor... 

și m-am abținut în mod intenționat să fac orice fel de interpretări”. În ciuda pretinsei sale 

diferențieri, Block, ca și curatorii celor două mari expoziții anterioare pe tema Balcanilor, 

amestecă istoria și miturile în scopul de a produce propriul profil balcanic.

Block alege să deschidă expoziția cu un simbol care aparține „abordării balcanice” a 

istoriei, respectiv cu fotografia monumentului lui Gavrilo Princip, anarhistul sârbo-bosniac 
8care l-a asasinat pe Arhiducele Franz Ferdinand în Sarajevo în 1914.  Făcând acest lucru, 

Block încearcă să confirme neutralitatea perspectivei sale occidentale, în opoziție cu 

Szeemann, care alesese să deschidă expoziția cu căleașca originală a Arhiducelui. În 

contrast cu expoziția Blood and Honey (Sânge și miere), povestirea despre Balcani din 

expoziția In the Gorges of the Balkans: A Report (În strâmtorile Balcanilor: un raport), 

este realizată de către locuitorii din zonă și nu de către occidentali, în încercarea de a 

înlătura sentimentul de vinovăție legat de discursul stereotipic al Balcanismului de pe 

umerii celui din urmă; conceptul curatorial conferă neutralitate și obiectivitate părții 

occidentale, iar Balcanilor, sentimentul de suveranitate. În acest context, East Art Map 

este pentru Block încă un indiciu al neutralității sale, alături de monumentul lui Princip: 

Balcanicii își scriu propria istorie a artei fără intervenții din partea curatorului; instituțiile 

devin invizibile.

18

În contextul expozițiilor, East Art Map poate fi ușor percepută ca o manifestare a 

impulsivității balcanice excesive sau ca semn al obsesiei balcanice pentru istorie și 

politică. Retroavangarda le poate oferi curatorilor expoziției In Search of Balkania (În 

căutarea Balcaniei) un alt spațiu heterotopic în Balcania a-istorică și exotică. De 

asemenea, East Art Map le oferă lui Szeemann și lui Busek o paradigmă a istoriei rescrise, 

care evaluează caracterul tolerant al Europei. Pe de altă parte, East Art Map evaluează și 

justifică neutralitatea presupusă a lui Block, câtă vreme aceasta sugerează faptul că, în 

cele din urmă, Balcanicii vorbesc în numele lor. 

Unul dintre obiectivele expoziției a fost acela de a înlătura caracterul autoritar al Istoriei 

văzută ca structură occidentalizată care a impus o idee de progresivitate, excluzând 

istoriile minorităților. Discursurile curatoriale sugerează identități balcanice flexibile și 

incongruente care par să fie protejate de cadrul lor instituțional, în ciuda faptului că acest 

cadru este extrem de prezent acolo: în expoziția Blood and Honey (Sânge și miere), 

directivele lui Busek din catalogul expoziției nu lasă loc niciunei neînțelegeri. În contextul 

curatorial, istoria este disociată și delapidată, în timp ce referințele istorice selectate sunt 

amestecate cu mituri pentru a susține conceptele vagi ale Balcanismului. Momentul 

istoric în care aceste expoziții au loc nu este luat în considerație. Identitățile balcanice 

sunt prezentate în spații de expoziție „neutre” care incorporează doar selectiv mediul 

social și politic, fără nicio legătură cu onestitatea sau angajamentul istoriografic.  

Care este semnificația proiectului East Art Map în contextul acestor expoziții? Văzută prin 

perspectiva supra-identificării, am putea afirma că East Art Map expune arbitraritatea 

conceptului de Balcani și imposibilitatea neutralității curatorului. East Art Map își 

construiește propriul spațiu în spațiul expoziției, copiază metodele implementate, de 

selecție, evaluează caracterul construit al istoriei și dezvăluie faptul că alegerea unui 

curator este întotdeauna politică și niciodată neutră. 

Cu toate acestea, supra-identificarea, datorată caracterului său indirect, are mai degrabă 

semnificații ambigue. Acest lucru este evident în cazul grupului Irwin: susținerea 

naziștilor și a simbolurilor totalitariste, în lucrările lor, poate fi ușor interpretată ca semn al 

naționalismului și superiorității slovene asupra restului poporului iugoslav, în special în 

perioada agitată și decisivă a dezintegrării Iugoslaviei. Toma Longinovich (2001) a făcut o 

astfel de critică la adresa NSK și a lui Žižek. Arns (2002), în replica sa pentru Longinovich 

subliniază că poziția critică a NSK față de totalitarism nu vizează sârbii barbari, ci 

abordează totalitarismul ca și fenomen universal; cu toate acestea, această afirmație se 

opune obiectivului principal al lui Irwin care vizează contextualizarea și politizarea 

istoriei: dacă activitatea NSK este văzută în contextul social și politic specific al Iugoslaviei 

din anii 1990, atunci critica la adresa totalitarismului universal este încărcată de o 

semnificație care facilitează poziția lui Longinovich. 

Această ambiguitate care caracterizează supra-identificarea în ceea ce privește înțelesul 

acesteia ca strategie de rezistență îi subminează caracterul politic și revoluționar. Sean 

Homer (2009) pune sub semnul întebării eficacitatea supra-identificării în replica sa la 

critica severă a lui Žižek la adresa filmului „Underground”, regizat de Kusturica. Homer 

(2009) este de părere că această metodă este problematică deoarece „ceea ce un critic 

(Gocić) poate interpreta ca fiind supra-identificare ironică cu miturile și stereotipurile 

occidentale, un altul (Žižek) interpretează ca fiind fantezia ideologică inconștientă a 

regizorului. Distincția celor două râmâne neclară”. Dincolo de acest lucru, nimic nu poate 

imuniza strategia supra-identificării față de competența asimilării capitaliste. Dacă este 

adevărat faptul că astăzi „totul (și, de aceea, nimic nu) poate fi spus”, atunci supra-

identificarea ambiguă se află cu siguranță printre acestea.

În calitate de instalație artistică și de obiect curatoriat, istoria artei – și istoria în general – 

devine o chestiune privată. Potrivit lui Groys (2009: 60), instalația desemnează spațiul 

suveran al artistului, care se află în subordinea sa: într-o instalație artistică, selecția și 

19

[8] Acest monument a fost 
realizat de Vojo Dimitrijevic 
în Sarajevo în 1949 pentru a 
comemora evenimentul şi a 
fost distrus în timpul 
războiului din Bosnia în anii 
1990. Dimitrijevic  a folosit 
pantofii originalli ai lui 
Princip pentru a-i realiza 
amprenta în pavimentul 
locului în care a avut loc 
evenimentul, utilizând o 
fotografie originală din 
trimpul evenimentului 
pentru a reconstitui poziţia 
pantofilor. 



intoleranța față de religii, care a predominat în anii comunismului, trebuie să fie înlocuite 

de deschiderea multiculturală și înțelegerea celuilalt; aceste lucruri se vor realiza prin 

rescrierea manualelor și prin dialog (Busek, 2004: 42). Din această perspectivă, East Art 

Map devine parte integrantă din proiectului lui Busek de a rescrie istoria. Cu toate 

acestea, ideea sa despre istorie reproduce vechile considerații eurocentrice. Războaiele 

recente sunt percepute ca „un fel de a prinde din urmă  naționalismele pe care noi, cei din ”

vestul și centrul Europei, le-am experimentat deja” (Busek, 2004: 41). Europenismul 

declarat al lui Busek justifică chiar și colonialismul ca o manifestare a unei forme excesive 

a curiozității europene; așa cum precizează acesta, „...acest continent a fost întotdeauna 

deschis și niciodată independent. Uneori a fost agresiv, ca în vremurile Colonialismului, 

însă a fost întotdeauna curios” (Busek, 2004: 43). În acest context, istoria deschisă și 

alteranitivă a proiectului East Art Map devine o parte a planurilor neo-coloniale ale 

„curiozității” europene post-socialiste exprimată prin intermediul unor instituții precum 

Pactul de Stabilitate pentru Europa de Sud-Est.

Expoziția In the Gorges of the Balkans: A Report (În strâmtorile Balcanilor. Un raport) a 

fost a treia expoziție consecutivă din seria marilor expoziții Balcanice realizate de curatori 

internaționali și – în mod inevitabil – a fost o replică la primele două. A făcut parte din seria 

de evenimente Balkan Trilogy (Trilogia Balcanică), care a avut loc în diferite orașe 

balcanice într-un interval de doi ani (2003-2004); expoziția a fost organizată de 

Kunsthalle Fridericianum în orașul Kassel, în 2003. 

René Block (Block și Glaser, 2003: 7) descrie conceptul expoziției, în catalog, punându-l în 

contrast cu expozițiile conturate din punct de vedere geografic, care se concentrează pe 

aspectele non-artistice. Spre deosebire de acestea, In the Gorges of the Balkans 

intenționează, într-o primă etapă, să ofere o platformă de exprimare pentru artiști – „o 

scenă pe care artiștii să se poată desfășura” (Block and Glaser, 2003: 7) – precum și 

pentru prezentarea, comunicarea și promovarea scenei artistice necunoscute sau 

reprezentate greșit, din țările balcanice. Block face vizibilă prima experiență autentică a 

Balcanilor, oferită în cadrul acestei expoziții, prin adăugarea, la titlu, a mențiunii „Un 

raport”. Procedând astfel, curatorul subliniază caracterul autentic și „obiectiv” al 

narațiunii sale și se distanțează de abordarea părtinitoare, subiectivă, a reprezentațiilor 

curatoriale anterioare ale Balcanilor. În interviul din catalog Block (Block, 2003: 7) 

sugerează că titlul expoziției delimitează cu claritate „neutralitatea” sa: „Prin faptul de a fi 

ales acest titlu, mi-am dorit să evidențiez din nou că există atât de multe lucruri de 

transmis mai departe din aceste călătorii. Deși nu sunt eu cel care relatează, ci înșiși 

artiștii. Lucrările lor vor face inutile cuvintele mele. Nu invoc o viziune asupra Balcanilor... 

și m-am abținut în mod intenționat să fac orice fel de interpretări”. În ciuda pretinsei sale 

diferențieri, Block, ca și curatorii celor două mari expoziții anterioare pe tema Balcanilor, 

amestecă istoria și miturile în scopul de a produce propriul profil balcanic.

Block alege să deschidă expoziția cu un simbol care aparține „abordării balcanice” a 

istoriei, respectiv cu fotografia monumentului lui Gavrilo Princip, anarhistul sârbo-bosniac 
8care l-a asasinat pe Arhiducele Franz Ferdinand în Sarajevo în 1914.  Făcând acest lucru, 

Block încearcă să confirme neutralitatea perspectivei sale occidentale, în opoziție cu 

Szeemann, care alesese să deschidă expoziția cu căleașca originală a Arhiducelui. În 

contrast cu expoziția Blood and Honey (Sânge și miere), povestirea despre Balcani din 

expoziția In the Gorges of the Balkans: A Report (În strâmtorile Balcanilor: un raport), 

este realizată de către locuitorii din zonă și nu de către occidentali, în încercarea de a 

înlătura sentimentul de vinovăție legat de discursul stereotipic al Balcanismului de pe 

umerii celui din urmă; conceptul curatorial conferă neutralitate și obiectivitate părții 

occidentale, iar Balcanilor, sentimentul de suveranitate. În acest context, East Art Map 

este pentru Block încă un indiciu al neutralității sale, alături de monumentul lui Princip: 

Balcanicii își scriu propria istorie a artei fără intervenții din partea curatorului; instituțiile 

devin invizibile.

18

În contextul expozițiilor, East Art Map poate fi ușor percepută ca o manifestare a 

impulsivității balcanice excesive sau ca semn al obsesiei balcanice pentru istorie și 

politică. Retroavangarda le poate oferi curatorilor expoziției In Search of Balkania (În 

căutarea Balcaniei) un alt spațiu heterotopic în Balcania a-istorică și exotică. De 

asemenea, East Art Map le oferă lui Szeemann și lui Busek o paradigmă a istoriei rescrise, 

care evaluează caracterul tolerant al Europei. Pe de altă parte, East Art Map evaluează și 

justifică neutralitatea presupusă a lui Block, câtă vreme aceasta sugerează faptul că, în 

cele din urmă, Balcanicii vorbesc în numele lor. 

Unul dintre obiectivele expoziției a fost acela de a înlătura caracterul autoritar al Istoriei 

văzută ca structură occidentalizată care a impus o idee de progresivitate, excluzând 

istoriile minorităților. Discursurile curatoriale sugerează identități balcanice flexibile și 

incongruente care par să fie protejate de cadrul lor instituțional, în ciuda faptului că acest 

cadru este extrem de prezent acolo: în expoziția Blood and Honey (Sânge și miere), 

directivele lui Busek din catalogul expoziției nu lasă loc niciunei neînțelegeri. În contextul 

curatorial, istoria este disociată și delapidată, în timp ce referințele istorice selectate sunt 

amestecate cu mituri pentru a susține conceptele vagi ale Balcanismului. Momentul 

istoric în care aceste expoziții au loc nu este luat în considerație. Identitățile balcanice 

sunt prezentate în spații de expoziție „neutre” care incorporează doar selectiv mediul 

social și politic, fără nicio legătură cu onestitatea sau angajamentul istoriografic.  

Care este semnificația proiectului East Art Map în contextul acestor expoziții? Văzută prin 

perspectiva supra-identificării, am putea afirma că East Art Map expune arbitraritatea 

conceptului de Balcani și imposibilitatea neutralității curatorului. East Art Map își 

construiește propriul spațiu în spațiul expoziției, copiază metodele implementate, de 

selecție, evaluează caracterul construit al istoriei și dezvăluie faptul că alegerea unui 

curator este întotdeauna politică și niciodată neutră. 

Cu toate acestea, supra-identificarea, datorată caracterului său indirect, are mai degrabă 

semnificații ambigue. Acest lucru este evident în cazul grupului Irwin: susținerea 

naziștilor și a simbolurilor totalitariste, în lucrările lor, poate fi ușor interpretată ca semn al 

naționalismului și superiorității slovene asupra restului poporului iugoslav, în special în 

perioada agitată și decisivă a dezintegrării Iugoslaviei. Toma Longinovich (2001) a făcut o 

astfel de critică la adresa NSK și a lui Žižek. Arns (2002), în replica sa pentru Longinovich 

subliniază că poziția critică a NSK față de totalitarism nu vizează sârbii barbari, ci 

abordează totalitarismul ca și fenomen universal; cu toate acestea, această afirmație se 

opune obiectivului principal al lui Irwin care vizează contextualizarea și politizarea 

istoriei: dacă activitatea NSK este văzută în contextul social și politic specific al Iugoslaviei 

din anii 1990, atunci critica la adresa totalitarismului universal este încărcată de o 

semnificație care facilitează poziția lui Longinovich. 

Această ambiguitate care caracterizează supra-identificarea în ceea ce privește înțelesul 

acesteia ca strategie de rezistență îi subminează caracterul politic și revoluționar. Sean 

Homer (2009) pune sub semnul întebării eficacitatea supra-identificării în replica sa la 

critica severă a lui Žižek la adresa filmului „Underground”, regizat de Kusturica. Homer 

(2009) este de părere că această metodă este problematică deoarece „ceea ce un critic 

(Gocić) poate interpreta ca fiind supra-identificare ironică cu miturile și stereotipurile 

occidentale, un altul (Žižek) interpretează ca fiind fantezia ideologică inconștientă a 

regizorului. Distincția celor două râmâne neclară”. Dincolo de acest lucru, nimic nu poate 

imuniza strategia supra-identificării față de competența asimilării capitaliste. Dacă este 

adevărat faptul că astăzi „totul (și, de aceea, nimic nu) poate fi spus”, atunci supra-

identificarea ambiguă se află cu siguranță printre acestea.

În calitate de instalație artistică și de obiect curatoriat, istoria artei – și istoria în general – 

devine o chestiune privată. Potrivit lui Groys (2009: 60), instalația desemnează spațiul 

suveran al artistului, care se află în subordinea sa: într-o instalație artistică, selecția și 

19

[8] Acest monument a fost 
realizat de Vojo Dimitrijevic 
în Sarajevo în 1949 pentru a 
comemora evenimentul şi a 
fost distrus în timpul 
războiului din Bosnia în anii 
1990. Dimitrijevic  a folosit 
pantofii originalli ai lui 
Princip pentru a-i realiza 
amprenta în pavimentul 
locului în care a avut loc 
evenimentul, utilizând o 
fotografie originală din 
trimpul evenimentului 
pentru a reconstitui poziţia 
pantofilor. 



Referințe:

Arns, I. (2002) “Irwin (NSK) 1983-2002: From 'Was ist Kunst?' via Eastern Modernism to Total 

Recall”, Artmargins Online. Contemporary Central and East European Visual Culture, 

http://www.artmargins.com/index.php/2-articles/316-irwin-nsk-1983-2002-from-qwas-ist-

kunstq-via-eastern-modernism-to-total-recall, accessed 10 July 2011.

Arns, I. și Sasse, S. (2006) “Subversive Affirmation: On Mimesis as a Strategy of Resistance”, în 

Irwin (ed) East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe. London, Afterall.

Block, R. (2003) intervievat de Martin Glaser, “Esst Balkanik”, în Block, R. (2003) In the Gorges of 

the Balkans: A Report, Kassel, Kunsthalle Fridericianum Kassel.

Busek, E. (2004) “Austria and the Balkans”, în Szeemann, H. Blood and Honey: the Future's in the 

Balkans! Klosterneuburg/ Vienna, Sammlung Essl Privatstiftung. 

Conover, R. și Cufer, E. (2002) “Irwin”, în Conover, R., Čufer, E. și Weibel, P. (2002) In Search of 

Balkania: A User's Manual, Graz, Neue Galerie Graz.

Cufer, E. (2006) “I am Your Artist: Cultural Politics, Their Monuments, Their Ruins”, în Irwin (ed) 

East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

Downey, A. (2003) “The Spectacular Difference of Documenta XI”, Third Text: Critical perspectives 

on Contemporary Art and Culture, Vol. 17, No1, March 2003.

Enwezor, O. (2008) “The Postcolonial Constellation: Contemporary Art in a State of Permanent 

Transition”, în Smith, T., Enwezor, O., Condee, N. Antinomies of Art and Culture: Modernity, 

Postmodernity, Contemporaneity, Durham and London, Duke University Press.

Erjavec, A. (2003) “Introduction”, în Erjavec, A. (ed) Postmodernism and the Postsocialist 

Condition: Politicised Art Under Late Socialism, Berkley, Los Angeles, London, University of 

California Press. 

Fehr, M. (2006) “Constructing History with the Museum: A Proposal for an East Art Museum”, în 

Irwin (ed) East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

modul de reprezentare „se bazează exclusiv pe propria decizie suverană care nu are 

nevoie să fie explicată sau justificată”. Vizitatorii instalației sunt supuși autorității 

artistului, „poate mai ales dacă legea pe care artistul o transmite comunității de vizitatori 

este o lege democratică” (Groys, 2009: 62). În acest sens, East Art Map, prezentată ca o 

instalație artistică în spațiul de expoziție, consolidează ideea că istoria artei este o 

construcție autoritară. Cu toate acestea, dacă istoriografia artei este nejustificată și 

eliberată de orice angajament față de adevăr, devine privatizată și supusă drepturilor de 

autor, un produs printre altele, de pe piața mitologiilor personale.   

În proiectele produse de Irwin, se reproduce, mai curând decât se deconstruiește, 

bipolaritatea dintre „Vest” și „Est” și, de aceea, logica care susține esențializarea acestor 

concepte. Comentând teoria postcolonială și contribuția ideilor anti-Eurocentrice la 

punerea în paranteze, dizlocarea și eufemizarea relațiilor sociale capitaliste, Neil Lazarus 

2002: 54) sugerează că „cineva nu poate spera să disloce ori să răstoarne rațiunea 

eurocentrică prin inversie, cu atât mai puțin cu cât o astfel de strategie abia reușește să 

reproducă, mai curând decât să provoace, esențialismul profund al opticii dominante”. În 

consecință, pot susține că contradistincția dintre „Est” sau „Balcani”, în mod particular, și 

„Europa” sau „Vest” stabilește un cadru de analiză care menține, mai curând decât 

subminează gândirea eurocentrică, atât timp cât ignoră baza materială a capitalismului 

care susține eurocentrismul. Așa cum am sugerat mai sus, fie ca formă de 

supradeterminare sau ca Celălalt spațiu alternativ, East Art Map devine parte a 

mecanismelor instituționale dominante care confirmă logica neoliberală a capitalismului. 

Traducere de Andreea Bălan

20

Foucault, M. (1977) Discipline and punish: The birth of the prison, Harmondsworth, Penguin. 

Foucault, M. (1986) “Of other spaces”, Diacritics, Vol. 16, No 1, Spring 1986.

Greenberg, R. (2005) “Identity exhibitions: from Magiciens de la terre to Documenta 11”, Art 

Journal, Vol. 64, No 1, Spring 2005.

Groys, B. (2006) intervievat de Anton Vidokle, “Art Beyond the Art Market”, în Irwin (ed) East Art 

Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

Groys, B. (2009) “From Medium to Message: The Art Exhibition as Model of a New World Order”, în 

Seijdel, J. The Art Biennial as a Global Phenomenon: Strategies in Neo-Political Times [Special 

issue], Open: Cahier on Art and the Public Domain, No 16.

Grzinic, M. (2000) Fiction Reconstructed: Eastern Europe, Post-Socialism and the Retro Avant-

Garde, Vienna, Edition Selene.

Grzinic, M. (2006a) “On the Repoliticisation of Art through Contamination”, în Irwin (ed) East Art 

Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

Grzinic, M. (2006b) “Mind the Gap! A Conceptual and Political Map!”, în Grzinic, M., Heeg, G. and 

Darian, V. (eds) Mind the Map! History is not Given. A Critical Anthology based on the 

Symposium. Frankfurt am Main, Revolver.

Homer, S. (2009) “Retrieving Emir Kusturica's Underground as a Critique of Ethnic Nationalism”, 

Jump Cut: A Review of Contemporary Media, No 51, Spring 2009, 

http://www.ejumpcut.org/archive/jc51.2009/Kusterica/text.html, accessed 2 June 2011.

Irwin (2006) “General Introduction”, în Irwin (ed) East Art Map: Contemporary Art and Eastern 

Europe, London, Afterall.

Lazarus, N. (2002) “The fetish of the 'West' in postcolonial theory”, în Bartolovich, C. and Lazarus, 

N. (eds) Marxism, Modernity and Postcolonial Studies, Cambridge, Cambridge UniversityPress.

Longinovic, T. Z. (2002) “Vampires Like Us: Gothic Imaginary and 'the serbs'”, în Bjelic, D. I. și 

Savic, O. (eds) Balkan as Metaphor: Between Globalisation and Fragmentation, Cambridge, 

MA, London, The MIT Press.

Michaud, Y. (1989) “Editorial”, Third Text: Critical perspectives on Contemporary Art and Culture, 

Vol. 3, No 6, Spring 1989.

Petresin-Bachelez, (2010) “Innovative Forms of Archives, Part Two: Irwin's East Art Map and 

Tamás St. Auby's Portable Intelligence Increase Museum”, e-flux journal, No 16, May 2010, 

http://worker01.e-flux.com/pdf/article_138.pdf, 10 June 2011. 

Stabilitypact.org (2010) “About the Stability Pact”, Stability Pact for South Eastern Europe, 

http://www.stabilitypact.org/, accessed 14 May 2011.

Suvakovic, M. (2006) “Problem Statement: Why do I Participate in the East Art Map Project?”, in 

Grzinic, M., Heeg, G. și Darian, V. (eds) Mind the Map! History is not Given. A Critical 

Anthology based on the Symposium. Frankfurt am Main, Revolver.

Szeemann, H. (2004) “On the Exhibition”, în Szeemann, H. Blood and Honey: the Future's in the 

Balkans! Klosterneuburg/ Vienna, Sammlung Essl Privatstiftung. 

Todorova, M. (1997) Imagining the Balkans, New York and Oxford, Oxford University Press.

Wood, D. (1992) The power of maps, New York and London, Guilford Press.

Zizek, S. (1989) The Sublime Object of Ideology, London and New York, Verso.

Zizek, S. (1994) The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Woman and Causality, London and 

New York, Verso.

21



Referințe:

Arns, I. (2002) “Irwin (NSK) 1983-2002: From 'Was ist Kunst?' via Eastern Modernism to Total 

Recall”, Artmargins Online. Contemporary Central and East European Visual Culture, 

http://www.artmargins.com/index.php/2-articles/316-irwin-nsk-1983-2002-from-qwas-ist-

kunstq-via-eastern-modernism-to-total-recall, accessed 10 July 2011.

Arns, I. și Sasse, S. (2006) “Subversive Affirmation: On Mimesis as a Strategy of Resistance”, în 

Irwin (ed) East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe. London, Afterall.

Block, R. (2003) intervievat de Martin Glaser, “Esst Balkanik”, în Block, R. (2003) In the Gorges of 

the Balkans: A Report, Kassel, Kunsthalle Fridericianum Kassel.

Busek, E. (2004) “Austria and the Balkans”, în Szeemann, H. Blood and Honey: the Future's in the 

Balkans! Klosterneuburg/ Vienna, Sammlung Essl Privatstiftung. 

Conover, R. și Cufer, E. (2002) “Irwin”, în Conover, R., Čufer, E. și Weibel, P. (2002) In Search of 

Balkania: A User's Manual, Graz, Neue Galerie Graz.

Cufer, E. (2006) “I am Your Artist: Cultural Politics, Their Monuments, Their Ruins”, în Irwin (ed) 

East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

Downey, A. (2003) “The Spectacular Difference of Documenta XI”, Third Text: Critical perspectives 

on Contemporary Art and Culture, Vol. 17, No1, March 2003.

Enwezor, O. (2008) “The Postcolonial Constellation: Contemporary Art in a State of Permanent 

Transition”, în Smith, T., Enwezor, O., Condee, N. Antinomies of Art and Culture: Modernity, 

Postmodernity, Contemporaneity, Durham and London, Duke University Press.

Erjavec, A. (2003) “Introduction”, în Erjavec, A. (ed) Postmodernism and the Postsocialist 

Condition: Politicised Art Under Late Socialism, Berkley, Los Angeles, London, University of 

California Press. 

Fehr, M. (2006) “Constructing History with the Museum: A Proposal for an East Art Museum”, în 

Irwin (ed) East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

modul de reprezentare „se bazează exclusiv pe propria decizie suverană care nu are 

nevoie să fie explicată sau justificată”. Vizitatorii instalației sunt supuși autorității 

artistului, „poate mai ales dacă legea pe care artistul o transmite comunității de vizitatori 

este o lege democratică” (Groys, 2009: 62). În acest sens, East Art Map, prezentată ca o 

instalație artistică în spațiul de expoziție, consolidează ideea că istoria artei este o 

construcție autoritară. Cu toate acestea, dacă istoriografia artei este nejustificată și 

eliberată de orice angajament față de adevăr, devine privatizată și supusă drepturilor de 

autor, un produs printre altele, de pe piața mitologiilor personale.   

În proiectele produse de Irwin, se reproduce, mai curând decât se deconstruiește, 

bipolaritatea dintre „Vest” și „Est” și, de aceea, logica care susține esențializarea acestor 

concepte. Comentând teoria postcolonială și contribuția ideilor anti-Eurocentrice la 

punerea în paranteze, dizlocarea și eufemizarea relațiilor sociale capitaliste, Neil Lazarus 

2002: 54) sugerează că „cineva nu poate spera să disloce ori să răstoarne rațiunea 

eurocentrică prin inversie, cu atât mai puțin cu cât o astfel de strategie abia reușește să 

reproducă, mai curând decât să provoace, esențialismul profund al opticii dominante”. În 

consecință, pot susține că contradistincția dintre „Est” sau „Balcani”, în mod particular, și 

„Europa” sau „Vest” stabilește un cadru de analiză care menține, mai curând decât 

subminează gândirea eurocentrică, atât timp cât ignoră baza materială a capitalismului 

care susține eurocentrismul. Așa cum am sugerat mai sus, fie ca formă de 

supradeterminare sau ca Celălalt spațiu alternativ, East Art Map devine parte a 

mecanismelor instituționale dominante care confirmă logica neoliberală a capitalismului. 

Traducere de Andreea Bălan

20

Foucault, M. (1977) Discipline and punish: The birth of the prison, Harmondsworth, Penguin. 

Foucault, M. (1986) “Of other spaces”, Diacritics, Vol. 16, No 1, Spring 1986.

Greenberg, R. (2005) “Identity exhibitions: from Magiciens de la terre to Documenta 11”, Art 

Journal, Vol. 64, No 1, Spring 2005.

Groys, B. (2006) intervievat de Anton Vidokle, “Art Beyond the Art Market”, în Irwin (ed) East Art 

Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

Groys, B. (2009) “From Medium to Message: The Art Exhibition as Model of a New World Order”, în 

Seijdel, J. The Art Biennial as a Global Phenomenon: Strategies in Neo-Political Times [Special 

issue], Open: Cahier on Art and the Public Domain, No 16.

Grzinic, M. (2000) Fiction Reconstructed: Eastern Europe, Post-Socialism and the Retro Avant-

Garde, Vienna, Edition Selene.

Grzinic, M. (2006a) “On the Repoliticisation of Art through Contamination”, în Irwin (ed) East Art 

Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, Afterall.

Grzinic, M. (2006b) “Mind the Gap! A Conceptual and Political Map!”, în Grzinic, M., Heeg, G. and 

Darian, V. (eds) Mind the Map! History is not Given. A Critical Anthology based on the 

Symposium. Frankfurt am Main, Revolver.

Homer, S. (2009) “Retrieving Emir Kusturica's Underground as a Critique of Ethnic Nationalism”, 

Jump Cut: A Review of Contemporary Media, No 51, Spring 2009, 

http://www.ejumpcut.org/archive/jc51.2009/Kusterica/text.html, accessed 2 June 2011.

Irwin (2006) “General Introduction”, în Irwin (ed) East Art Map: Contemporary Art and Eastern 

Europe, London, Afterall.

Lazarus, N. (2002) “The fetish of the 'West' in postcolonial theory”, în Bartolovich, C. and Lazarus, 

N. (eds) Marxism, Modernity and Postcolonial Studies, Cambridge, Cambridge UniversityPress.

Longinovic, T. Z. (2002) “Vampires Like Us: Gothic Imaginary and 'the serbs'”, în Bjelic, D. I. și 

Savic, O. (eds) Balkan as Metaphor: Between Globalisation and Fragmentation, Cambridge, 

MA, London, The MIT Press.

Michaud, Y. (1989) “Editorial”, Third Text: Critical perspectives on Contemporary Art and Culture, 

Vol. 3, No 6, Spring 1989.

Petresin-Bachelez, (2010) “Innovative Forms of Archives, Part Two: Irwin's East Art Map and 

Tamás St. Auby's Portable Intelligence Increase Museum”, e-flux journal, No 16, May 2010, 

http://worker01.e-flux.com/pdf/article_138.pdf, 10 June 2011. 

Stabilitypact.org (2010) “About the Stability Pact”, Stability Pact for South Eastern Europe, 

http://www.stabilitypact.org/, accessed 14 May 2011.

Suvakovic, M. (2006) “Problem Statement: Why do I Participate in the East Art Map Project?”, in 

Grzinic, M., Heeg, G. și Darian, V. (eds) Mind the Map! History is not Given. A Critical 

Anthology based on the Symposium. Frankfurt am Main, Revolver.

Szeemann, H. (2004) “On the Exhibition”, în Szeemann, H. Blood and Honey: the Future's in the 

Balkans! Klosterneuburg/ Vienna, Sammlung Essl Privatstiftung. 

Todorova, M. (1997) Imagining the Balkans, New York and Oxford, Oxford University Press.

Wood, D. (1992) The power of maps, New York and London, Guilford Press.

Zizek, S. (1989) The Sublime Object of Ideology, London and New York, Verso.

Zizek, S. (1994) The Metastases of Enjoyment: Six Essays on Woman and Causality, London and 

New York, Verso.

21



REDESENAREA HĂRȚII ARTEI 
DIN „NOUA EUROPĂ”

SVETLA KAZALARSKA
În ciuda pretinsei crize îndelungate a legitimității metanarațiunilor, „bătălia” narațiunilor 

pentru Europa încă se mai poartă pe toate fronturile. În timp ce problemele privind 

reconstrucția și rescrierea istoriilor recente ale Europei Centrale și de Est au fost analizate 

minuțios de către istorici și sociologi, interpretările istorico-artistice, în continuă 

schimbare, ale artelor vizuale ale „celeilalte” Europe au reușit să evite să fie supuse unei 

cercetări amănunțite. Mai mult, în ciuda tezei lui Arthur Danto despre sfârșitul artei, care 

presupunea și sfârșitul istoriei artei, narațiunile despre arta aparținând fostei Europe de 

Est au cunoscut o expansiune continuă încă din 1989. Narațiunile recente ale Europei 

Centrale și de Est, au fost, însă, prinse într-o capcană ontologică neobișnuită. Pe de o 

parte, arta din Europa Centrală și de Est evocă istoria acestei părți a Europei; pe de altă 

parte, însăși istoria artei Europei Centrale și de Est a fost profund influențată de Războiul 

Rece și de ideologii. În încercarea de a găsi o ieșire din această capcană, căutarea 

emancipatorie de noi narațiuni despre Europa Centrală și de Est s-a împotmolit și mai tare 

în rețeaua complexă de dileme.                    

În timp ce cea mai rapidă reacție a curatorilor est-europeni după căderea Zidului 

Berlinului a fost aceea de a situa arta Europei Centrale și de Est în cadrul narațiunii 

originale a istoriei artei occidentale universaliste prin evidențierea similitudinilor și a 

evoluțiilor artistice paralele, strategia opusă a fost aceea de a accentua contextele locale 

și regionale, pluralitatea și caracterul distinctiv al artei Europei Centrale și de Est, prin 

evidențierea incomparabilității dintre procesele artistice prezente de ambele părți ale 

Cortinei de Fier. La un nivel avansat, cea din urmă abordare privind „o paradigmă 
1orizontală, polifonică și dinamică a analizei critice a istoriei artei”,  care privilegiază 

analiza comparativă și transnațională a canoanelor și sistemelor de valori locale, 

împreună cu variațiile și mutațiile lor stilistice, situată în contextul proceselor istorice 

divergente și a circumstanțelor politice din fiecare stat din fostul Bloc Estic, s-a confruntat 

în cele din urmă cu riscul de a desființa structurile narative de orice fel.     

Acest eseu abordează narațiunile curatoriale care stau la baza expozițiilor de artă vizuală 

modernă și contemporană, socialistă și post-comunistă din Europa Centrală și de Est, 

expusă după 1989 în diferite colțuri ale lumii. Presupunând că aceste expoziții ar putea fi 

analizate ca instrumente puternice menite să traseze din nou geografia artei aparținând 

Europei „unite” de după Războiul Rece, am încercat să selectez o serie de narațiuni 
2originale care au fost recent readuse în centrul atenției.

În primul rând, de ce să ne ocupăm de expoziții? Importanța expozițiilor ca mediu prin 

care devine cunoscută o mare parte din arta contemporană și prin care sunt stabilite și 

administrate semnificațiile sale culturale, este recunoscută pe scară largă. Potrivit 

opiniilor editorilor antologiei Thinking About Exhibitions (Reflecții asupra expozițiilor), și 

Svetla Kazalarska este în prezent conferențiar în Studii Muzeale la Institutul de Etnologie și 
Studii Folcloristice al Academiei de Științe. De asemenea, predă cursuri de master în interpretarea 
moștenirii culturale la Universitatea din Sofia și la Universitatea din Plovdiv. A obținut doctoratul în 
2011 în Antropologie Culturală în cadrul Universității “St. Kliment Ohridski” din Sofia. Disertația sa 
explorează relațiile dificile dintre istorie și memorie din cadrul muzeelor comunismului nou 
înființate în Europa Centrală și de Est după 1989. 

[1] Piotrowski 2008, 4.

[2] Acest eseu se bazează 
pe cercetările efectuate în 
timpul șederii mele în 
calitate de bursier Körber 
Junior la Institutul de Științe 
Umane din Viena, din 
ianuarie până în iunie 2007.

Acest text a fost anterior publicat în Narratives for Europe, publicație online a Fundației Culturale 
Europene, la următoarea adresă: http://ecflabs.org/narratives/readingroom

23



REDESENAREA HĂRȚII ARTEI 
DIN „NOUA EUROPĂ”

SVETLA KAZALARSKA
În ciuda pretinsei crize îndelungate a legitimității metanarațiunilor, „bătălia” narațiunilor 

pentru Europa încă se mai poartă pe toate fronturile. În timp ce problemele privind 

reconstrucția și rescrierea istoriilor recente ale Europei Centrale și de Est au fost analizate 

minuțios de către istorici și sociologi, interpretările istorico-artistice, în continuă 

schimbare, ale artelor vizuale ale „celeilalte” Europe au reușit să evite să fie supuse unei 

cercetări amănunțite. Mai mult, în ciuda tezei lui Arthur Danto despre sfârșitul artei, care 

presupunea și sfârșitul istoriei artei, narațiunile despre arta aparținând fostei Europe de 

Est au cunoscut o expansiune continuă încă din 1989. Narațiunile recente ale Europei 

Centrale și de Est, au fost, însă, prinse într-o capcană ontologică neobișnuită. Pe de o 

parte, arta din Europa Centrală și de Est evocă istoria acestei părți a Europei; pe de altă 

parte, însăși istoria artei Europei Centrale și de Est a fost profund influențată de Războiul 

Rece și de ideologii. În încercarea de a găsi o ieșire din această capcană, căutarea 

emancipatorie de noi narațiuni despre Europa Centrală și de Est s-a împotmolit și mai tare 

în rețeaua complexă de dileme.                    

În timp ce cea mai rapidă reacție a curatorilor est-europeni după căderea Zidului 

Berlinului a fost aceea de a situa arta Europei Centrale și de Est în cadrul narațiunii 

originale a istoriei artei occidentale universaliste prin evidențierea similitudinilor și a 

evoluțiilor artistice paralele, strategia opusă a fost aceea de a accentua contextele locale 

și regionale, pluralitatea și caracterul distinctiv al artei Europei Centrale și de Est, prin 

evidențierea incomparabilității dintre procesele artistice prezente de ambele părți ale 

Cortinei de Fier. La un nivel avansat, cea din urmă abordare privind „o paradigmă 
1orizontală, polifonică și dinamică a analizei critice a istoriei artei”,  care privilegiază 

analiza comparativă și transnațională a canoanelor și sistemelor de valori locale, 

împreună cu variațiile și mutațiile lor stilistice, situată în contextul proceselor istorice 

divergente și a circumstanțelor politice din fiecare stat din fostul Bloc Estic, s-a confruntat 

în cele din urmă cu riscul de a desființa structurile narative de orice fel.     

Acest eseu abordează narațiunile curatoriale care stau la baza expozițiilor de artă vizuală 

modernă și contemporană, socialistă și post-comunistă din Europa Centrală și de Est, 

expusă după 1989 în diferite colțuri ale lumii. Presupunând că aceste expoziții ar putea fi 

analizate ca instrumente puternice menite să traseze din nou geografia artei aparținând 

Europei „unite” de după Războiul Rece, am încercat să selectez o serie de narațiuni 
2originale care au fost recent readuse în centrul atenției.

În primul rând, de ce să ne ocupăm de expoziții? Importanța expozițiilor ca mediu prin 

care devine cunoscută o mare parte din arta contemporană și prin care sunt stabilite și 

administrate semnificațiile sale culturale, este recunoscută pe scară largă. Potrivit 

opiniilor editorilor antologiei Thinking About Exhibitions (Reflecții asupra expozițiilor), și 

Svetla Kazalarska este în prezent conferențiar în Studii Muzeale la Institutul de Etnologie și 
Studii Folcloristice al Academiei de Științe. De asemenea, predă cursuri de master în interpretarea 
moștenirii culturale la Universitatea din Sofia și la Universitatea din Plovdiv. A obținut doctoratul în 
2011 în Antropologie Culturală în cadrul Universității “St. Kliment Ohridski” din Sofia. Disertația sa 
explorează relațiile dificile dintre istorie și memorie din cadrul muzeelor comunismului nou 
înființate în Europa Centrală și de Est după 1989. 

[1] Piotrowski 2008, 4.

[2] Acest eseu se bazează 
pe cercetările efectuate în 
timpul șederii mele în 
calitate de bursier Körber 
Junior la Institutul de Științe 
Umane din Viena, din 
ianuarie până în iunie 2007.

Acest text a fost anterior publicat în Narratives for Europe, publicație online a Fundației Culturale 
Europene, la următoarea adresă: http://ecflabs.org/narratives/readingroom

23



anume Reesa Greenberg, Bruce Ferguson și Sandy Nairne, „[e]xpozițiile reprezintă locul 

esențial în care au loc schimburi de economie politică a artei, în care semnificațiile sunt 
3construite, menținute și ocazional deconstruite.”  Inițiativa de a scrie mai degrabă despre 

expoziții și conceptele lor curatoriale decât despre lucrările de artă incluse în acestea este 

în continuare justificată de către Boris Groys, care pretinde că „statutul tradițional, 
4suveran, de autor al unui artist”  a fost înlocuit cu un nou regim privind statutul autorului – 

acela al auctoriatului multiplu, împărtășit de artist, curator, galerist și instituția 

finanțatoare. Sub acest nou regim privind statutul autorului, unitatea elementară a artei 

din zilele noastre nu mai este lucrarea de artă ca obiect ci, după cum susține Groys, un 

spațiu artistic în care este expus un obiect: spațiul unei expoziții. Prin urmare, artiștii nu 

mai sunt judecați în funcție de obiectele pe care le-au produs, ci în funcție de expozițiile și 

proiectele la care au luat parte.  

Curatorul a apărut ca un personaj cu totul și cu totul nou pe scena artei din Europa 

Centrală și de Est, în perioada de tranziție post-comunistă. Deși criticii de artă, istoricii de 

artă și uneori artiștii erau cei care, de obicei, își asumau acest rol, aceștia urmau să se 

adapteze treptat la un sistem esențialmente nou de producție și prezentare a artei, 

contribuind, în același timp, la dezvoltarea acestui sistem. În mod paradoxal, curatorul, 

un personaj care este, cu adevărat, un produs al sistemului de artă contemporană 

(occidentală), s-a întâmplat să fie un „curator fără sistem” din partea de Est a Europei, 
5după cum susține Viktor Misiano.  Cu toate acestea, influența curatorului în Est s-a extins 

dincolo de simplul fapt de a construi un cadru intelectual, estetic și practic pentru 

prezentarea artei. Lipsa unui sistem adecvat al artei a transformat noul curator est 

european într-o orchestră cu o singură persoană, un „mediator multifuncțional”, după 

cum precizează Iara Boubnova, întrucât acesta/aceasta a trebuit să-și asume sarcini de 

lucru, îndeplinite, de obicei, de o întreagă gamă de instituții, în Occident.     

Narațiunile post-coloniale

În afară de piedicile de ordin instituțional, sarcina de a promova arta din Europa Centrală 

și de Est a fost împovărată de tensiunile legate de putere, dintre Est și Vest, din cursul și de 

după Războiul Rece, care evocau analogii post-coloniale justificate, însă nu mai puțin 

problematice.  

Primele mari expoyi'ii care au expus arta din Europa de Est în Occident au abordat, în 

primul rând, problema „integrării practicii artistice a regiunii în canonul artistic universal 
6sau, mai exact, în istoria artei occidentale.”  Expoziția paradigmatică dedicată relației 

dintre arta estică și cea vestică și „ambiția acesteia de a înscrie arta Europei de Est [...] în 
7contextul universal al istoriei artei moderne”  este expoziția Europa, Europa (1994) de la 

Bonn, curatoriată de Ryszard Stanislawski și Christoph Brockhaus. Potrivit lui Piotr 

Piotrowski, această expoziție „a supus arta Europei de Est unei inspecții din partea 

Occidentului, o inspecție care a folosit propriul limbaj și propriul sistem de valori drept 
8criteriu de importanță și excelență.”  Culturile est-europene sunt adesea descrise drept 

culturi „auto-colonizatoare”, cu alte cuvinte, culturi care „importă, singure, valori și 

modele străine de civilizație și [...] își colonizează propria autenticitate prin intermediul 
9acestor modele străine.”  Anumite preocupări similare cu privire la „auto-colonizarea” 

Estului însoțesc adesea narațiunile curatoriale ale curatorilor est-europeni, potrivit 

declarației curatoriale aparținând expoziției Body and East (1998) de la Galeria de Artă 

Modernă de la Ljubljana, și anume:      

Dacă vorbim despre creativitatea artistică din Europa de Est, care până nu 

demult a fost relativ izolată de restul lumii, fiind considerată un fenomen 

separat, riscăm să forțăm nota și astfel să o considerăm ca făcând parte din 

lumea cealaltă. Riscăm să-i evidențiem și mai mult caracterul diferit, chiar și 

într-un cadru instituționalizat, din moment ce ne prezentăm, în mare parte – 

conștient sau nu – în maniera în care credem că lumea Cealaltă dorește să ne 

perceapă. Însă am risca mai mult dacă am uita pur și simplu de caracterul său 

diferit și ne-am prezenta – în spiritul noii Europe unite – ca fiind egali, și dacă 

am evidenția acele caracteristici culturale și istorice care sunt în acord cu 

recentul slogan extrem de cunoscut, potrivit căruia am făcut întotdeauna parte 
10din Europa.

Narațiunile curatoriale post-colonialiste, dat fiind faptul că încorporează o serie de 

revendicări auto- și neocolonialiste, sunt angrenate cu ardoare în interogarea și 

problematizarea poziției centrului și a periferiilor sale, a mecanismelor de includere și 

excludere, a construirii diferențialității și a negocierii ierarhiilor și granițelor geopolitice. 

Titlul primei Bienale de la Praga (2003), Peripheries Become the Center (Periferiile devin 

Centrul), demonstrează cu claritate punctul de vedere emancipatoriu adoptat de curatorii 

săi, declarând desființarea dicotomiei create de conceptele de centru și periferie, făcând 

astfel aluzie la „o eliberare a pluralității, atât în ceea ce privește identitatea, cât și practica 
11artistică.”      

Narațiunile curatoriale post-colonialiste recurg la diferite mijloace de legitimizare a noilor 

poziții pe care le revendică – adesea printr-o serie de afirmații cu privire la 

„subdezvoltarea” Estului din cauza trecutului său totalitarist, perceput ca o „nedreptate” 

istorică, după cum reiese din folosirea unor figuri de stil precum „avangarde divizate”, 

„istorii întrerupte” sau „imposibile”, alături de retorica de victimizare bazată pe relatări cu 

privire la represiunile totalitariste împotriva artiștilor din Europa de Est. Narațiunile 

postcolonialiste prezintă, de asemenea, afirmații istorico-artistice emancipatorii, care 

încearcă să pună la încercare postulatele teoriei artei occidentale, prezentând, de obicei, 

socialismul ca fiind factorul care a pus capăt modernismului, ca formă de cultură în esență 

„inferioară” spre deosebire de cultura occidentală „superioară” a neo- și post-
12colonialismului.  Argumentele menite să restaureze statutul „superior” al artei est-

europene sunt numeroase și vizează: să identifice originile avangardei pe teritoriul 

Europei de Est; să pună la încercare caracterul excepțional al modernismului occidental cu 

ajutorul noțiunii de co-existență a modernismelor paralele în Est și Vest; să evidențieze 

similitudinile dintre Arta Pop Americană și Arta Pop Sovietică (Sots Art); să sublinieze 

dezvoltarea concomitentă a artei conceptuale în Est și Vest; să interpreteze arta 

corporală, practicile de lucru și arta conceptuală din Est ca fiind inerent „progresivă” și 

antitotalitaristă; să analizeze legăturile și contactele artiștilor din a doua avangardă est-

europeană cu mișcările neo-avangardiste occidentale precum Fluxus și Wiener 

Aktionismus; să „reabiliteze” arta Realismului Socialist ca succesor legitim al avangardei 

timpurii și altele. Expoziția Dream Factory Communism (Fabrica de vise a comunismului) 

(2003), curatoriată de Boris Groys, a avut o rezonanță deosebit de puternică în a promova 

continuitatea dintre avangarda istorică rusă, realismul socialist și arta sots. Această 

întreagă gamă de sub-narațiuni complementare vine în sprijinul actualizării statutului 

artei est-europene în raport cu omologul său occidental. 

Un exemplu revelator de expoziție înscrisă în discursul post-colonialist este Living Art – 

On the Edge of Europe (Artă vie – La marginea Europei) (2006) de la Muzeul Kröller-Müller 

din Otterlo, Olanda. Conceptul expoziției evidențiază scopul său și anume acela de a 

restaura „dreptatea” pentru artiștii est-europeni, anterior marginalizați, legitim 

comparabili cu cei din Europa de Vest: 

Living Art – On the Edge of Europe (Artă vie – La marginea Europei) (2006) 

urmărește să-i aducă în lumina reflectoarelor pe acei artiști care nu s-au 

bucurat de recunoașterea artistică pe care o merită, deoarece pentru prea mult 

timp aceștia nu au avut acces la scena (sau piața) artistică internațională. 

Datorită unor circumstanțe de ordin politic, aceștia au fost plasați în afara 

[3] Greenberg/Ferguson/
Nairne 1996, 2.

[4] Greenberg/Ferguson/
Nairne 1996, 96.

[5] Misiano 1999, 2.

[6] Piotrowski 2009, 12.

[7] Piotrowski 2009, 24.

[8] Piotrowski 2009, 19.

[9] Kiossev 1999, 114.

[10] Badovinac 1998, 9.

[11] Bienala 1 de la Praga.

[12] Peraica 2006, 475.

24 25



anume Reesa Greenberg, Bruce Ferguson și Sandy Nairne, „[e]xpozițiile reprezintă locul 

esențial în care au loc schimburi de economie politică a artei, în care semnificațiile sunt 
3construite, menținute și ocazional deconstruite.”  Inițiativa de a scrie mai degrabă despre 

expoziții și conceptele lor curatoriale decât despre lucrările de artă incluse în acestea este 

în continuare justificată de către Boris Groys, care pretinde că „statutul tradițional, 
4suveran, de autor al unui artist”  a fost înlocuit cu un nou regim privind statutul autorului – 

acela al auctoriatului multiplu, împărtășit de artist, curator, galerist și instituția 

finanțatoare. Sub acest nou regim privind statutul autorului, unitatea elementară a artei 

din zilele noastre nu mai este lucrarea de artă ca obiect ci, după cum susține Groys, un 

spațiu artistic în care este expus un obiect: spațiul unei expoziții. Prin urmare, artiștii nu 

mai sunt judecați în funcție de obiectele pe care le-au produs, ci în funcție de expozițiile și 

proiectele la care au luat parte.  

Curatorul a apărut ca un personaj cu totul și cu totul nou pe scena artei din Europa 

Centrală și de Est, în perioada de tranziție post-comunistă. Deși criticii de artă, istoricii de 

artă și uneori artiștii erau cei care, de obicei, își asumau acest rol, aceștia urmau să se 

adapteze treptat la un sistem esențialmente nou de producție și prezentare a artei, 

contribuind, în același timp, la dezvoltarea acestui sistem. În mod paradoxal, curatorul, 

un personaj care este, cu adevărat, un produs al sistemului de artă contemporană 

(occidentală), s-a întâmplat să fie un „curator fără sistem” din partea de Est a Europei, 
5după cum susține Viktor Misiano.  Cu toate acestea, influența curatorului în Est s-a extins 

dincolo de simplul fapt de a construi un cadru intelectual, estetic și practic pentru 

prezentarea artei. Lipsa unui sistem adecvat al artei a transformat noul curator est 

european într-o orchestră cu o singură persoană, un „mediator multifuncțional”, după 

cum precizează Iara Boubnova, întrucât acesta/aceasta a trebuit să-și asume sarcini de 

lucru, îndeplinite, de obicei, de o întreagă gamă de instituții, în Occident.     

Narațiunile post-coloniale

În afară de piedicile de ordin instituțional, sarcina de a promova arta din Europa Centrală 

și de Est a fost împovărată de tensiunile legate de putere, dintre Est și Vest, din cursul și de 

după Războiul Rece, care evocau analogii post-coloniale justificate, însă nu mai puțin 

problematice.  

Primele mari expoyi'ii care au expus arta din Europa de Est în Occident au abordat, în 

primul rând, problema „integrării practicii artistice a regiunii în canonul artistic universal 
6sau, mai exact, în istoria artei occidentale.”  Expoziția paradigmatică dedicată relației 

dintre arta estică și cea vestică și „ambiția acesteia de a înscrie arta Europei de Est [...] în 
7contextul universal al istoriei artei moderne”  este expoziția Europa, Europa (1994) de la 

Bonn, curatoriată de Ryszard Stanislawski și Christoph Brockhaus. Potrivit lui Piotr 

Piotrowski, această expoziție „a supus arta Europei de Est unei inspecții din partea 

Occidentului, o inspecție care a folosit propriul limbaj și propriul sistem de valori drept 
8criteriu de importanță și excelență.”  Culturile est-europene sunt adesea descrise drept 

culturi „auto-colonizatoare”, cu alte cuvinte, culturi care „importă, singure, valori și 

modele străine de civilizație și [...] își colonizează propria autenticitate prin intermediul 
9acestor modele străine.”  Anumite preocupări similare cu privire la „auto-colonizarea” 

Estului însoțesc adesea narațiunile curatoriale ale curatorilor est-europeni, potrivit 

declarației curatoriale aparținând expoziției Body and East (1998) de la Galeria de Artă 

Modernă de la Ljubljana, și anume:      

Dacă vorbim despre creativitatea artistică din Europa de Est, care până nu 

demult a fost relativ izolată de restul lumii, fiind considerată un fenomen 

separat, riscăm să forțăm nota și astfel să o considerăm ca făcând parte din 

lumea cealaltă. Riscăm să-i evidențiem și mai mult caracterul diferit, chiar și 

într-un cadru instituționalizat, din moment ce ne prezentăm, în mare parte – 

conștient sau nu – în maniera în care credem că lumea Cealaltă dorește să ne 

perceapă. Însă am risca mai mult dacă am uita pur și simplu de caracterul său 

diferit și ne-am prezenta – în spiritul noii Europe unite – ca fiind egali, și dacă 

am evidenția acele caracteristici culturale și istorice care sunt în acord cu 

recentul slogan extrem de cunoscut, potrivit căruia am făcut întotdeauna parte 
10din Europa.

Narațiunile curatoriale post-colonialiste, dat fiind faptul că încorporează o serie de 

revendicări auto- și neocolonialiste, sunt angrenate cu ardoare în interogarea și 

problematizarea poziției centrului și a periferiilor sale, a mecanismelor de includere și 

excludere, a construirii diferențialității și a negocierii ierarhiilor și granițelor geopolitice. 

Titlul primei Bienale de la Praga (2003), Peripheries Become the Center (Periferiile devin 

Centrul), demonstrează cu claritate punctul de vedere emancipatoriu adoptat de curatorii 

săi, declarând desființarea dicotomiei create de conceptele de centru și periferie, făcând 

astfel aluzie la „o eliberare a pluralității, atât în ceea ce privește identitatea, cât și practica 
11artistică.”      

Narațiunile curatoriale post-colonialiste recurg la diferite mijloace de legitimizare a noilor 

poziții pe care le revendică – adesea printr-o serie de afirmații cu privire la 

„subdezvoltarea” Estului din cauza trecutului său totalitarist, perceput ca o „nedreptate” 

istorică, după cum reiese din folosirea unor figuri de stil precum „avangarde divizate”, 

„istorii întrerupte” sau „imposibile”, alături de retorica de victimizare bazată pe relatări cu 

privire la represiunile totalitariste împotriva artiștilor din Europa de Est. Narațiunile 

postcolonialiste prezintă, de asemenea, afirmații istorico-artistice emancipatorii, care 

încearcă să pună la încercare postulatele teoriei artei occidentale, prezentând, de obicei, 

socialismul ca fiind factorul care a pus capăt modernismului, ca formă de cultură în esență 

„inferioară” spre deosebire de cultura occidentală „superioară” a neo- și post-
12colonialismului.  Argumentele menite să restaureze statutul „superior” al artei est-

europene sunt numeroase și vizează: să identifice originile avangardei pe teritoriul 

Europei de Est; să pună la încercare caracterul excepțional al modernismului occidental cu 

ajutorul noțiunii de co-existență a modernismelor paralele în Est și Vest; să evidențieze 

similitudinile dintre Arta Pop Americană și Arta Pop Sovietică (Sots Art); să sublinieze 

dezvoltarea concomitentă a artei conceptuale în Est și Vest; să interpreteze arta 

corporală, practicile de lucru și arta conceptuală din Est ca fiind inerent „progresivă” și 

antitotalitaristă; să analizeze legăturile și contactele artiștilor din a doua avangardă est-

europeană cu mișcările neo-avangardiste occidentale precum Fluxus și Wiener 

Aktionismus; să „reabiliteze” arta Realismului Socialist ca succesor legitim al avangardei 

timpurii și altele. Expoziția Dream Factory Communism (Fabrica de vise a comunismului) 

(2003), curatoriată de Boris Groys, a avut o rezonanță deosebit de puternică în a promova 

continuitatea dintre avangarda istorică rusă, realismul socialist și arta sots. Această 

întreagă gamă de sub-narațiuni complementare vine în sprijinul actualizării statutului 

artei est-europene în raport cu omologul său occidental. 

Un exemplu revelator de expoziție înscrisă în discursul post-colonialist este Living Art – 

On the Edge of Europe (Artă vie – La marginea Europei) (2006) de la Muzeul Kröller-Müller 

din Otterlo, Olanda. Conceptul expoziției evidențiază scopul său și anume acela de a 

restaura „dreptatea” pentru artiștii est-europeni, anterior marginalizați, legitim 

comparabili cu cei din Europa de Vest: 

Living Art – On the Edge of Europe (Artă vie – La marginea Europei) (2006) 

urmărește să-i aducă în lumina reflectoarelor pe acei artiști care nu s-au 

bucurat de recunoașterea artistică pe care o merită, deoarece pentru prea mult 

timp aceștia nu au avut acces la scena (sau piața) artistică internațională. 

Datorită unor circumstanțe de ordin politic, aceștia au fost plasați în afara 

[3] Greenberg/Ferguson/
Nairne 1996, 2.

[4] Greenberg/Ferguson/
Nairne 1996, 96.

[5] Misiano 1999, 2.

[6] Piotrowski 2009, 12.

[7] Piotrowski 2009, 24.

[8] Piotrowski 2009, 19.

[9] Kiossev 1999, 114.

[10] Badovinac 1998, 9.

[11] Bienala 1 de la Praga.

[12] Peraica 2006, 475.

24 25



canonului artistic internațional însă sunt acum din nou pregătiți să ocupe o 

poziție centrală.  

O serie de narațiuni suplimentare sunt în acord cu narațiunile curatoriale post-colonialiste 

menționate mai sus, cum ar fi narațiunile documentate de conceptele de a-istoricitate și 

post-istoricitate, cunoscute mai ales în rândul discursurilor pe tema „sfârșitul istoriei” și 

„sfârșitul artei”. Astfel de narațiuni consideră căderea Zidului Berlinului ca fiind noul punct 

zero în istorie și sunt adesea asociate cu retorica post-colonialistă care presupune 

metamorfozarea modelului de tip centru-periferie într-o constelație mai complexă de 

relații de putere și înlocuirea „marilor narațiunilor” cu unele narațiuni mici și fragmentate.   

Cea mai recentă evoluție a narațiunii post-colonialiste originale este dată de conceptul de 

estetică de-colonială susținută de Institutul Decolonial Transnațional – un grup de artiști 
13din fosta Europă de Est și din „Sudul Global.”  Decolonialitatea presupune mai degrabă o 

„deconectare” de la capital și de la putere, asociată cu procesele contemporane de 

colonialitate și capitalism, decât combaterea sau răsturnarea acestora, divorțând asftel 

de post-colonialism. 

Narațiunile contextualizante

Narațiunile curatoriale care folosesc strategii de relativizare și (re-)contextualizare sunt 

rodul narațiunilor post-colonialiste. Contextualizarea narațiunilor presupune desființarea 

și demitologizarea ambelor contexte regionale ale producției de artă prin concentrarea 

asupra diversității și specificității contextelor naționale și locale. Astfel de narațiuni au 

tendința de a introduce taxonomii și periodizări istorico-artistice specifice unei anumite 

țări, care poartă amprenta evenimentelor politice care au influențat întregul Bloc Sovietic 
14(evenimentele din 1956, 1968, etc.) sau fiecare țară în parte.  Aceste narațiuni se 

bazează, de asemenea, pe diferențele privind regimurile represive, pe statutul variat al 

artiștilor în cadrul societății, precum și pe specificitatea tradițiilor artistice locale. Mai 

mult, narațiunile contextualizante încearcă să desființeze dicotomiile bine definite, 

susținându-le relativitatea. De exemplu, este probabil ca acestea să atragă atenția asupra 

ambiguității care caracterizează distincția dintre arta oficială sau de stat și arta neoficială 

sau disidentă, prin introducerea unor categorii intermediare, cum ar fi arta semi-oficială 

sau arta semi-nonconformistă și prin evidențierea compromisurilor pe care atât artiștii 

oficiali cât și cei neoficiali aveau să le facă în viața și activitatea lor.   

În loc să sublinieze similitudinile dintre dezvoltările artistice din Est și Vest, ceea ce 

reprezintă o abordare des întâlnită în narațiunile post-colonialiste, narațiunile 

contextualizante insistă asupra specificității artei estice în ceea ce privește conținutul său 

specific și contextul producției, admițând, cu toate acestea, o serie de similitudini, cel 

puțin în domeniul formelor artistice. Narațiunile curatoriale contextualizante se 

concentrează, de regulă, pe caracteristicile practicilor artistice din regiuni diferite din 

punct de vedere cultural și istoric, cum ar fi Europa Centrală, Balcanii, regiunea Baltică și 

țările din fosta Federație Iugoslavă.  

O altă strategie curatorială care urmărește să depășească retorica post-colonialistă 

(trecând) dincolo de specificitatea locală și națională, de tendințele stilistice și paralelele 

Est-Vest, etc., este o strategie ghidată de probleme specifice care i-au preocupat pe 

artiștii din toată regiunea, cum ar fi critica socială, istoria recentă și memoria colectivă, 

subiectivitatea personală și artistică, corpul și genul, asupra cărora s-a concentrat, de 

exemplu, expoziția emblematică After the Wall (După căderea Zidului) (1999) de la 

Muzeul de Artă Modernă de la Stockholm.

Strategii de istoricizare și instituționalizare

Eforturile depuse în vederea istoricizării, instituționalizării și muzealizării artei est-

europene au fost corelate în mod direct cu ambițiile post-colonialiste ale artiștilor și 

curatorilor est-europeni. De asemenea, este posibil ca piața novice a artei din Est și 

interesele bine stabilite ale pieței artei occidentale în regiunea de Est să fi avut un cuvânt 

de spus în acest sens. Prin urmare, numărul de colecții, arhive, muzee, bienale de artă și 

institutele de cercetare care se ocupă cu prezentarea, istoricizarea și conservarea artei 

socialiste și post-socialiste târzii din Europa Centrală și de Est, a crescut considerabil în 

ultimii ani. Principalul rezultat al acestor inițiative este reprezentat de stabilirea unui 

canon de artă est-europeană. Deja există un număr semnificativ de lucrări și artiști care 

sunt frecvent reprezentați în expozițiile de mai mare anvergură, cu caracter topologic, 

tematic și axat pe presă și ideea de mediatizare. Mai mult, pozițiile bine stabilite ale 

anumitor curatori indică formarea unor noi centre pe scena artistică est-europeană, care 

determină, în schimb, noi tensiuni și noi lupte pentru supremație, de această dată în Est.   

Cel mai mare proiect artistic/curatorial de istoricizare a artei est-europene este East Art 

Map: A (Re)Construction of the History of Contemporary Art in Eastern Europe (Harta 

Artei din Est: O (re)construire a istoriei artei contemporane din Europa de Est), inițiată de 

grupul de artiști sloveni, Irwin, în anul 2001. Proiectul a abordat problema lipsei unui 

„sistem referențial pentru evenimentele semnificative din punct de vedere al istoriei artei, 

pentru artefactele și artiștii care ar fi acceptați și respectați dincolo de granițele unei 
15anumite țări” , un fenomen prezent în Europa de Est. Scopul East Art Map (EAM), după 

cum afirmă autorii săi, este acela de a „prezenta arta din întreg spațiul Europei de Est, 
16scoțându-i pe artiști din cadrele lor naționale și prezentându-i într-un cadru unificat”.  Un 

astfel de scop este justificat de necesitatea unui studiu aprofundat care să traseze 

evoluțiile artei est-europene și ale complexităților acesteia și care să o plaseze într-un 

context mai larg. Totuși, așa cum membrii grupului Irwin afirmă, ambițiile lor nu au fost 

atât de mărețe: 

Nu căutăm să stabilim o anumită formă de adevăr suprem; dimpotrivă, 

scopurile noastre sunt mult mai modeste și sperăm noi, mai practice: și anume 

acelea de a organiza relațiile fundamentale dintre artiștii est-europeni acolo 

[13] Institutul Decolonial 
Transnațional, „Estetică 
Decolonială (I)”,
http://transnationaldecoloni
alinstitute.wordpress.com/de
colonial-aesthetics/
(accesat pe 14 decembrie, 
2011).

[14] De exemplu, așa-zisul 
Plen din Aprilie al Partidului 
Comunist Bulgar din 1956, 
care a dat naștere unei noi 
generații de poeți și artiști în 
Bulgaria, „Generația Aprilie.”

[15] Irwin 2006, 11.

[16] Irwin 2006, 12.

26 27

East Art Map (detaliu), 2006



canonului artistic internațional însă sunt acum din nou pregătiți să ocupe o 

poziție centrală.  

O serie de narațiuni suplimentare sunt în acord cu narațiunile curatoriale post-colonialiste 

menționate mai sus, cum ar fi narațiunile documentate de conceptele de a-istoricitate și 

post-istoricitate, cunoscute mai ales în rândul discursurilor pe tema „sfârșitul istoriei” și 

„sfârșitul artei”. Astfel de narațiuni consideră căderea Zidului Berlinului ca fiind noul punct 

zero în istorie și sunt adesea asociate cu retorica post-colonialistă care presupune 

metamorfozarea modelului de tip centru-periferie într-o constelație mai complexă de 

relații de putere și înlocuirea „marilor narațiunilor” cu unele narațiuni mici și fragmentate.   

Cea mai recentă evoluție a narațiunii post-colonialiste originale este dată de conceptul de 

estetică de-colonială susținută de Institutul Decolonial Transnațional – un grup de artiști 
13din fosta Europă de Est și din „Sudul Global.”  Decolonialitatea presupune mai degrabă o 

„deconectare” de la capital și de la putere, asociată cu procesele contemporane de 

colonialitate și capitalism, decât combaterea sau răsturnarea acestora, divorțând asftel 

de post-colonialism. 

Narațiunile contextualizante

Narațiunile curatoriale care folosesc strategii de relativizare și (re-)contextualizare sunt 

rodul narațiunilor post-colonialiste. Contextualizarea narațiunilor presupune desființarea 

și demitologizarea ambelor contexte regionale ale producției de artă prin concentrarea 

asupra diversității și specificității contextelor naționale și locale. Astfel de narațiuni au 

tendința de a introduce taxonomii și periodizări istorico-artistice specifice unei anumite 

țări, care poartă amprenta evenimentelor politice care au influențat întregul Bloc Sovietic 
14(evenimentele din 1956, 1968, etc.) sau fiecare țară în parte.  Aceste narațiuni se 

bazează, de asemenea, pe diferențele privind regimurile represive, pe statutul variat al 

artiștilor în cadrul societății, precum și pe specificitatea tradițiilor artistice locale. Mai 

mult, narațiunile contextualizante încearcă să desființeze dicotomiile bine definite, 

susținându-le relativitatea. De exemplu, este probabil ca acestea să atragă atenția asupra 

ambiguității care caracterizează distincția dintre arta oficială sau de stat și arta neoficială 

sau disidentă, prin introducerea unor categorii intermediare, cum ar fi arta semi-oficială 

sau arta semi-nonconformistă și prin evidențierea compromisurilor pe care atât artiștii 

oficiali cât și cei neoficiali aveau să le facă în viața și activitatea lor.   

În loc să sublinieze similitudinile dintre dezvoltările artistice din Est și Vest, ceea ce 

reprezintă o abordare des întâlnită în narațiunile post-colonialiste, narațiunile 

contextualizante insistă asupra specificității artei estice în ceea ce privește conținutul său 

specific și contextul producției, admițând, cu toate acestea, o serie de similitudini, cel 

puțin în domeniul formelor artistice. Narațiunile curatoriale contextualizante se 

concentrează, de regulă, pe caracteristicile practicilor artistice din regiuni diferite din 

punct de vedere cultural și istoric, cum ar fi Europa Centrală, Balcanii, regiunea Baltică și 

țările din fosta Federație Iugoslavă.  

O altă strategie curatorială care urmărește să depășească retorica post-colonialistă 

(trecând) dincolo de specificitatea locală și națională, de tendințele stilistice și paralelele 

Est-Vest, etc., este o strategie ghidată de probleme specifice care i-au preocupat pe 

artiștii din toată regiunea, cum ar fi critica socială, istoria recentă și memoria colectivă, 

subiectivitatea personală și artistică, corpul și genul, asupra cărora s-a concentrat, de 

exemplu, expoziția emblematică After the Wall (După căderea Zidului) (1999) de la 

Muzeul de Artă Modernă de la Stockholm.

Strategii de istoricizare și instituționalizare

Eforturile depuse în vederea istoricizării, instituționalizării și muzealizării artei est-

europene au fost corelate în mod direct cu ambițiile post-colonialiste ale artiștilor și 

curatorilor est-europeni. De asemenea, este posibil ca piața novice a artei din Est și 

interesele bine stabilite ale pieței artei occidentale în regiunea de Est să fi avut un cuvânt 

de spus în acest sens. Prin urmare, numărul de colecții, arhive, muzee, bienale de artă și 

institutele de cercetare care se ocupă cu prezentarea, istoricizarea și conservarea artei 

socialiste și post-socialiste târzii din Europa Centrală și de Est, a crescut considerabil în 

ultimii ani. Principalul rezultat al acestor inițiative este reprezentat de stabilirea unui 

canon de artă est-europeană. Deja există un număr semnificativ de lucrări și artiști care 

sunt frecvent reprezentați în expozițiile de mai mare anvergură, cu caracter topologic, 

tematic și axat pe presă și ideea de mediatizare. Mai mult, pozițiile bine stabilite ale 

anumitor curatori indică formarea unor noi centre pe scena artistică est-europeană, care 

determină, în schimb, noi tensiuni și noi lupte pentru supremație, de această dată în Est.   

Cel mai mare proiect artistic/curatorial de istoricizare a artei est-europene este East Art 

Map: A (Re)Construction of the History of Contemporary Art in Eastern Europe (Harta 

Artei din Est: O (re)construire a istoriei artei contemporane din Europa de Est), inițiată de 

grupul de artiști sloveni, Irwin, în anul 2001. Proiectul a abordat problema lipsei unui 

„sistem referențial pentru evenimentele semnificative din punct de vedere al istoriei artei, 

pentru artefactele și artiștii care ar fi acceptați și respectați dincolo de granițele unei 
15anumite țări” , un fenomen prezent în Europa de Est. Scopul East Art Map (EAM), după 

cum afirmă autorii săi, este acela de a „prezenta arta din întreg spațiul Europei de Est, 
16scoțându-i pe artiști din cadrele lor naționale și prezentându-i într-un cadru unificat”.  Un 

astfel de scop este justificat de necesitatea unui studiu aprofundat care să traseze 

evoluțiile artei est-europene și ale complexităților acesteia și care să o plaseze într-un 

context mai larg. Totuși, așa cum membrii grupului Irwin afirmă, ambițiile lor nu au fost 

atât de mărețe: 

Nu căutăm să stabilim o anumită formă de adevăr suprem; dimpotrivă, 

scopurile noastre sunt mult mai modeste și sperăm noi, mai practice: și anume 

acelea de a organiza relațiile fundamentale dintre artiștii est-europeni acolo 

[13] Institutul Decolonial 
Transnațional, „Estetică 
Decolonială (I)”,
http://transnationaldecoloni
alinstitute.wordpress.com/de
colonial-aesthetics/
(accesat pe 14 decembrie, 
2011).

[14] De exemplu, așa-zisul 
Plen din Aprilie al Partidului 
Comunist Bulgar din 1956, 
care a dat naștere unei noi 
generații de poeți și artiști în 
Bulgaria, „Generația Aprilie.”

[15] Irwin 2006, 11.

[16] Irwin 2006, 12.

26 27

East Art Map (detaliu), 2006



unde aceste relații nu au fost organizate, de a trasa o hartă și de a crea un 
17dialog.

În afară de o platformă online unde relațiile artei est-europene au putut fi vizualizate, 

proiectul a avut, de asemenea, ca rezultat, o expoziție, East Art Museum (Muzeul Artei din 

Est), desfășurată la Muzeul Karl Ernst Osthaus de la Hagen, Germania, în 2005. East Art 

Museum fusese conceput ca o propunere în vederea înființării unui Muzeu de Artă Est-

Europeană Modernă, care să reflecteze asupra modelulul occidental de muzeu de artă 
18modernă, întruchipat de MOMA la New York.  

Un alt proiect care s-a desfășurat având la bază conceptul de istoricizare a artei est-

europene este reprezentat de expoziția Interrupted Histories (Istorii întrerupte) (2006), 

care a avut loc la Moderna Galerija (Galeria de Artă Modernă) de la Ljubljana. Expoziția s-

a prezentat sub forma unui instrument pentru crearea istoriei în contextul supremației 

Occidentului în stabilirea istoriei artei sale ca singurul canon internațional valabil. Astfel, 

artiștii și grupurile invitate s-au comportat concomitent ca arhiviști („ai proiectelor lor și 

proiectelor altor artiști sau ai diferitelor fenomene din istoria lor națională”), curatori 

(„care își cercetează propriul lor context istoric și stabilesc un cadru de comparație pentru 

diferitele istorii mici și mari”), istorici, antropologi și etnologi („care adnotează 

fenomenele actuale și pertinente din cadrul interacțiunii dintre tradiție și modernitate 
19precum și schimbările rapide în peisajul local”).  Scopul acestor strategii de auto-

istoricizare, însă, nu a fost acela de „a stabili încă o altă narațiune colectivă cu care lumea 
20occidentală este familiarizată.”  După cum a remarcat Zdenka Badovinac, curatorul 

expoziției, „acești artiști nu sunt interesați să creeze o nouă istorie măreață ci sunt, mai 

degrabă, interesați de condițiile care susțin tensiunea dintre istoriile mici și temporare și 
21ceea ce este definit ca fiind istorie măreață.”     

Stabilirea unor colecții specializate, axate pe producția de artă din Europa Centrală și de 

Est și extinderea razei de acțiune de colecționare a colecțiilor existente au jucat un 

important rol de istoricizare și instituționalizare deoarece, spre deosebire de expoziții, 

colecțiile au un impact mai îndelungat asupra manierei în care istoria artei este încadrată 

în narațiuni stabile. 

Kontakt. The Art Collection of Erste Bank Group, (Kontakt. Colecția de Artă a Grupului 

Erste Bank), înființată în 2004, reprezintă una dintre cele mai ambițioase inițiative de 

colecționare din acest domeniu. Strategia de colecționare a inițiativei Kontakt îmbină 

elemente din narațiunile de contextualizare („scopul său este acela de a dezvolta o 

colecție cu o bază conceptuală, istorico-artistică solidă, care să abordeze pozițiile artistice 

înrădăcinate într-un anumit loc și într-un anumit context”, europenizare („scopul 

[colecției] este acela de a prezenta lucrările care joacă un rol decisiv în formarea unei 

istorii comune a artei europene”) și postcolonialism („reformularea istoriei artei și astfel 
22punerea sub semnul întrebării a canonului artistic din Europa Occidentală”),  deși a fost, 

de asemenea, „acuzată” de a fi utilizat o abordare neo-colonialistă. Colecția respinge cu 

vehemență astfel de acuzații prin organizarea de expoziții nu numai în Austria ci și în țările 

de unde provin lucrările de artă colecționate, cum ar fi expoziția de anul acesta, intitulată 

Kontakt Sofia (2011), din Bulgaria.

Colecția ArtEast 2000+, inițiată în anii 1990, urmărește o serie de obiective 

asemănătoare cu cele ale inițiativei Kontakt („de a susține ideea unei Europe de Est ca o 
23pată oarbă a istoriei, în care aceasta să dispară, în cele din urmă, de pe harta Europei” ), 

diferența fiind reprezentată, însă, de faptul că inițiativa nu provine de la un grup financiar 

din Vest, ci de la un muzeu de artă din Est – Moderna Galerija de la Ljubljana. În ciuda 

declarațiilor aparent „corecte din punct de vedere politic” („[noi] dedicăm noua colecție 
24noului dialog creat între Est și Vest”,  etc.), colecția și expozițiile bazate pe lucrările de 

artă ale acesteia au fost supuse, într-o oarecare măsură, unor critici din partea Estului. De 

exemplu, expoziția ArtEast 2000 + Collection (Colecția ArtEast 2000 +) de la Ljubljana, 

din anul 2000, care a avut loc în același an în care Ljubljana a găzduit cea de-a treia 

bienală Manifesta, nu a prezentat niciun artist sloven, ceea ce le-a oferit criticilor 

oportunitatea de a o interpreta ca fiind „special pregătită pentru publicul internațional, 
25care conta pe Manifesta 3 de la Ljubljana.”  Odată cu deschiderea recentă a Muzeului de 

Artă Contemporană Metelkova de la Ljubljana din noiembrie 2011, care a găzduit colecția 

ArtEast 2000+, s-a încheiat o anumită etapă din istorizicarea și muzealizarea artei est-

europene. 

Narațiuni eroice

Narațiunile eroice pot fi întâlnite atât în contexte similare vestice cât și estice, însă sunt 

mai des întâlnite în Statele Unite, unde mulți dintre artiștii sovietici disidenți au emigrat în 

anii 1980 și unde sunt găzduite câteva mari colecții private de artă nonconformistă ale 

fostelor republici sovietice. Colecția Norton și Nancy Dodge de la Muzeul de Artă Zimmerli 

din New Brunswick, N.J., de exemplu, pretinde să fie cea mai mare și cea mai 

cuprinzătoare colecție de acest gen, cuprinzând peste 20 000 de lucrări semnate de un 
26număr de aproximativ 2000 de artiști.  Colecția și muzeul se mândresc cu faptul de a 

întruchipa „cele mai pure motive pentru crearea de lucrări de artă: lupta pentru libertatea 
27de auto-exprimare în ciuda – și cu sfidarea – unui guvern represiv.”  Astfel, narațiunile 

eroice merg adesea mână în mână cu strategiile de victimizare și martirizare, proiectând o 

aură de sanctitate asupra artiștilor est-europeni și prezentându-i ca martiri în lupta 

pentru libertatea de a se auto-exprima, fără îndoială un factor major în dezvoltarea artei 

moderne. Prin urmare, termenul de „artă non-conformistă”, care joacă un rol esențial în 

cadrul acestei narațiuni, nu este deloc suprinzător. Termenul în sine a fost introdus în 

Statele Unite ca replică la termenul de „artă neoficială” și la variațiile privind avangarda 

(neo-, post-, retro-, etc.), folosite în Europa.      

Iată cum sună o narațiune eroică tipică:

Nu s-a evidențiat suficient faptul că istoria artei nonconformiste este alcătuită 

din povești eroice nemaipomenite din ultima jumătate a acestui secol. Este 

vorba despre povestea mai multor generații de artiști care își dobândiseră 

abilitățile în sistemul de instruire riguros, sprijinit de stat, dar care au insistat 

asupra genului de libertate interioară, care a fost percepută de către autorități 

ca o anatemă... Dorința de a crea dintr-o necesitate și onestitate absolute a 

determinat refuzul acestora de a accepta autoritatea statului în domeniul 
28artei.

Un alt exemplu reprezentativ de expoziție care a pornit de la această premiză este Artists 

Against the State: Perestroika Revisited (Artiști împotriva Statului: Perestroika revizitată) 

(2006) de la Galeria Feldman, New York, o galerie care se mândrește de asocierea sa 

istorică cu artiștii ruși non-conformiști, datând din 1976 când a organizat o expoziție de 

lucrări de contrabandă, cu sprijinul fondatorilor curentului de artă sovietică Sots, și 

anume Alexander Melamid și Vitaly Komar. Conceptul de Artiști împotriva Statului se 

concentrează asupra strategiilor de supraviețuire a artiștilor nonconformiști:  

Lucrând în afara parametrilor artei sancționate de guvern, artiștii neoficiali au 

dezvoltat diferite strategii de supraviețuire care au variat de la confruntarea în 

public și până la retragerea în sfera privată. Supusă persecuției, arta subterană 

exista cu mari riscuri. […] Arta nonconformistă a evoluat odată cu propriile 

sisteme de semnalizare caracterizate prin: text și comentariu, deconstruirea 

ideologiei sovietice, banalități ale vieții de zi cu zi, mitologii fictive și adevăruri 

în continuă schimbare și hermeneutică ezoterică – un conceptualism anti-
29utopic presărat cu ironie și satiră usturătoare.      

[17] Irwin 2006, 12.

[18] Fehr 2006, 471.

[19] Badovinac 2006, 11.

[20] Badonivac 2006, 11.

[21] Badonivac 2006, 11.

[22] Marte 2006.

[23] Badovinac 2001, 62.

[24] Badovinac 2001, 59.

[25] Gržinic-Mauhler 2002.

[26] Muzeul de Artă Jane 
Voorhees Zimmerli, 
„Introducere în Colecția 
Dodge”,
http://zamweb.rutgers.edu.
audios/files/Introduction.mp
3 (accesat pe 22 iunie, 
2007).

[27] Dodge/Rosenfeld 1995, 
7.

[28] Baigell/Baigell 1995.

[29] Ronald Feldman Fine 
Arts, “Artists against the 
State: Perestroika Revisited” 
(Galeria de Arte Frumoase 
Ronald Feldman, „Artiști 
împotriva Statului: 
Perestroika revizitată”),
http://www.feldmangallery.c
om/pages/home_frame.html 
(accesat pe 14 decembrie, 
2011).

28 29



unde aceste relații nu au fost organizate, de a trasa o hartă și de a crea un 
17dialog.

În afară de o platformă online unde relațiile artei est-europene au putut fi vizualizate, 

proiectul a avut, de asemenea, ca rezultat, o expoziție, East Art Museum (Muzeul Artei din 

Est), desfășurată la Muzeul Karl Ernst Osthaus de la Hagen, Germania, în 2005. East Art 

Museum fusese conceput ca o propunere în vederea înființării unui Muzeu de Artă Est-

Europeană Modernă, care să reflecteze asupra modelulul occidental de muzeu de artă 
18modernă, întruchipat de MOMA la New York.  

Un alt proiect care s-a desfășurat având la bază conceptul de istoricizare a artei est-

europene este reprezentat de expoziția Interrupted Histories (Istorii întrerupte) (2006), 

care a avut loc la Moderna Galerija (Galeria de Artă Modernă) de la Ljubljana. Expoziția s-

a prezentat sub forma unui instrument pentru crearea istoriei în contextul supremației 

Occidentului în stabilirea istoriei artei sale ca singurul canon internațional valabil. Astfel, 

artiștii și grupurile invitate s-au comportat concomitent ca arhiviști („ai proiectelor lor și 

proiectelor altor artiști sau ai diferitelor fenomene din istoria lor națională”), curatori 

(„care își cercetează propriul lor context istoric și stabilesc un cadru de comparație pentru 

diferitele istorii mici și mari”), istorici, antropologi și etnologi („care adnotează 

fenomenele actuale și pertinente din cadrul interacțiunii dintre tradiție și modernitate 
19precum și schimbările rapide în peisajul local”).  Scopul acestor strategii de auto-

istoricizare, însă, nu a fost acela de „a stabili încă o altă narațiune colectivă cu care lumea 
20occidentală este familiarizată.”  După cum a remarcat Zdenka Badovinac, curatorul 

expoziției, „acești artiști nu sunt interesați să creeze o nouă istorie măreață ci sunt, mai 

degrabă, interesați de condițiile care susțin tensiunea dintre istoriile mici și temporare și 
21ceea ce este definit ca fiind istorie măreață.”     

Stabilirea unor colecții specializate, axate pe producția de artă din Europa Centrală și de 

Est și extinderea razei de acțiune de colecționare a colecțiilor existente au jucat un 

important rol de istoricizare și instituționalizare deoarece, spre deosebire de expoziții, 

colecțiile au un impact mai îndelungat asupra manierei în care istoria artei este încadrată 

în narațiuni stabile. 

Kontakt. The Art Collection of Erste Bank Group, (Kontakt. Colecția de Artă a Grupului 

Erste Bank), înființată în 2004, reprezintă una dintre cele mai ambițioase inițiative de 

colecționare din acest domeniu. Strategia de colecționare a inițiativei Kontakt îmbină 

elemente din narațiunile de contextualizare („scopul său este acela de a dezvolta o 

colecție cu o bază conceptuală, istorico-artistică solidă, care să abordeze pozițiile artistice 

înrădăcinate într-un anumit loc și într-un anumit context”, europenizare („scopul 

[colecției] este acela de a prezenta lucrările care joacă un rol decisiv în formarea unei 

istorii comune a artei europene”) și postcolonialism („reformularea istoriei artei și astfel 
22punerea sub semnul întrebării a canonului artistic din Europa Occidentală”),  deși a fost, 

de asemenea, „acuzată” de a fi utilizat o abordare neo-colonialistă. Colecția respinge cu 

vehemență astfel de acuzații prin organizarea de expoziții nu numai în Austria ci și în țările 

de unde provin lucrările de artă colecționate, cum ar fi expoziția de anul acesta, intitulată 

Kontakt Sofia (2011), din Bulgaria.

Colecția ArtEast 2000+, inițiată în anii 1990, urmărește o serie de obiective 

asemănătoare cu cele ale inițiativei Kontakt („de a susține ideea unei Europe de Est ca o 
23pată oarbă a istoriei, în care aceasta să dispară, în cele din urmă, de pe harta Europei” ), 

diferența fiind reprezentată, însă, de faptul că inițiativa nu provine de la un grup financiar 

din Vest, ci de la un muzeu de artă din Est – Moderna Galerija de la Ljubljana. În ciuda 

declarațiilor aparent „corecte din punct de vedere politic” („[noi] dedicăm noua colecție 
24noului dialog creat între Est și Vest”,  etc.), colecția și expozițiile bazate pe lucrările de 

artă ale acesteia au fost supuse, într-o oarecare măsură, unor critici din partea Estului. De 

exemplu, expoziția ArtEast 2000 + Collection (Colecția ArtEast 2000 +) de la Ljubljana, 

din anul 2000, care a avut loc în același an în care Ljubljana a găzduit cea de-a treia 

bienală Manifesta, nu a prezentat niciun artist sloven, ceea ce le-a oferit criticilor 

oportunitatea de a o interpreta ca fiind „special pregătită pentru publicul internațional, 
25care conta pe Manifesta 3 de la Ljubljana.”  Odată cu deschiderea recentă a Muzeului de 

Artă Contemporană Metelkova de la Ljubljana din noiembrie 2011, care a găzduit colecția 

ArtEast 2000+, s-a încheiat o anumită etapă din istorizicarea și muzealizarea artei est-

europene. 

Narațiuni eroice

Narațiunile eroice pot fi întâlnite atât în contexte similare vestice cât și estice, însă sunt 

mai des întâlnite în Statele Unite, unde mulți dintre artiștii sovietici disidenți au emigrat în 

anii 1980 și unde sunt găzduite câteva mari colecții private de artă nonconformistă ale 

fostelor republici sovietice. Colecția Norton și Nancy Dodge de la Muzeul de Artă Zimmerli 

din New Brunswick, N.J., de exemplu, pretinde să fie cea mai mare și cea mai 

cuprinzătoare colecție de acest gen, cuprinzând peste 20 000 de lucrări semnate de un 
26număr de aproximativ 2000 de artiști.  Colecția și muzeul se mândresc cu faptul de a 

întruchipa „cele mai pure motive pentru crearea de lucrări de artă: lupta pentru libertatea 
27de auto-exprimare în ciuda – și cu sfidarea – unui guvern represiv.”  Astfel, narațiunile 

eroice merg adesea mână în mână cu strategiile de victimizare și martirizare, proiectând o 

aură de sanctitate asupra artiștilor est-europeni și prezentându-i ca martiri în lupta 

pentru libertatea de a se auto-exprima, fără îndoială un factor major în dezvoltarea artei 

moderne. Prin urmare, termenul de „artă non-conformistă”, care joacă un rol esențial în 

cadrul acestei narațiuni, nu este deloc suprinzător. Termenul în sine a fost introdus în 

Statele Unite ca replică la termenul de „artă neoficială” și la variațiile privind avangarda 

(neo-, post-, retro-, etc.), folosite în Europa.      

Iată cum sună o narațiune eroică tipică:

Nu s-a evidențiat suficient faptul că istoria artei nonconformiste este alcătuită 

din povești eroice nemaipomenite din ultima jumătate a acestui secol. Este 

vorba despre povestea mai multor generații de artiști care își dobândiseră 

abilitățile în sistemul de instruire riguros, sprijinit de stat, dar care au insistat 

asupra genului de libertate interioară, care a fost percepută de către autorități 

ca o anatemă... Dorința de a crea dintr-o necesitate și onestitate absolute a 

determinat refuzul acestora de a accepta autoritatea statului în domeniul 
28artei.

Un alt exemplu reprezentativ de expoziție care a pornit de la această premiză este Artists 

Against the State: Perestroika Revisited (Artiști împotriva Statului: Perestroika revizitată) 

(2006) de la Galeria Feldman, New York, o galerie care se mândrește de asocierea sa 

istorică cu artiștii ruși non-conformiști, datând din 1976 când a organizat o expoziție de 

lucrări de contrabandă, cu sprijinul fondatorilor curentului de artă sovietică Sots, și 

anume Alexander Melamid și Vitaly Komar. Conceptul de Artiști împotriva Statului se 

concentrează asupra strategiilor de supraviețuire a artiștilor nonconformiști:  

Lucrând în afara parametrilor artei sancționate de guvern, artiștii neoficiali au 

dezvoltat diferite strategii de supraviețuire care au variat de la confruntarea în 

public și până la retragerea în sfera privată. Supusă persecuției, arta subterană 

exista cu mari riscuri. […] Arta nonconformistă a evoluat odată cu propriile 

sisteme de semnalizare caracterizate prin: text și comentariu, deconstruirea 

ideologiei sovietice, banalități ale vieții de zi cu zi, mitologii fictive și adevăruri 

în continuă schimbare și hermeneutică ezoterică – un conceptualism anti-
29utopic presărat cu ironie și satiră usturătoare.      

[17] Irwin 2006, 12.

[18] Fehr 2006, 471.

[19] Badovinac 2006, 11.

[20] Badonivac 2006, 11.

[21] Badonivac 2006, 11.

[22] Marte 2006.

[23] Badovinac 2001, 62.

[24] Badovinac 2001, 59.

[25] Gržinic-Mauhler 2002.

[26] Muzeul de Artă Jane 
Voorhees Zimmerli, 
„Introducere în Colecția 
Dodge”,
http://zamweb.rutgers.edu.
audios/files/Introduction.mp
3 (accesat pe 22 iunie, 
2007).

[27] Dodge/Rosenfeld 1995, 
7.

[28] Baigell/Baigell 1995.

[29] Ronald Feldman Fine 
Arts, “Artists against the 
State: Perestroika Revisited” 
(Galeria de Arte Frumoase 
Ronald Feldman, „Artiști 
împotriva Statului: 
Perestroika revizitată”),
http://www.feldmangallery.c
om/pages/home_frame.html 
(accesat pe 14 decembrie, 
2011).

28 29



Narațiunile curatoriale eroice au făcut frecvent referire la Gulag și la teroarea stalinistă. 

Una dintre primele expoziții care a abordat istoria și mitologia referitoare la Gulag, prin 

intermediul artei contemporane, este Territories of Terror: Mythologies and Memories of 

the Gulag in Contemporary Russian-American Art (Teritorii ale terorii: mitologii și amintiri 

despre Gulag în arta ruso-americană contemporană) (2007) de la Galeria de Artă a 

Universității din Boston, expoziție curatoriată de Svetlana Boym. Deși artiștii prezentați în 

cadrul expoziției Territories of Terror nu reflectă în mod direct experiența Gulag, aceștia 

oferă un spațiu în care o astfel de reflectare poate avea loc.    

Narațiuni de europenizare 

Nu în ultimul rând, narațiunile de europenizare au fost, nu în mod suprinzător, 

determinate de procesul de integrare europeană din anii 1990 și de cele două valuri de 

extindere din anii 2004 și 2007. Primul val de aderare a fost, în mod deosebit, însoțit de un 

număr fără precedent de proiecte și campanii care urmăreau să le prezinte vechilor state 
30din Uniunea Europeană arta și cultura celor zece noi state membre.  În mod similar, 

aceste inițiative au fost urmate, în 2007, de un număr cu mult mai mic de proiecte de 

promovare a artei moderne și contemporane din România și Bulgaria. 

Valul imens de expoziții despre așa-zisa „Europă Nouă”, unele dintre care celebrau 

Președinția Consiliului Uniunii Europene de către fiecare stat membru în parte, iar altele 

comandate de diferite instituții europene, a recurs la un anumit gen de narațiune 

curatorială, foarte apropiat de „discursul european” stereotipic, evidențiind rolul artei și al 

culturii în reconcilierea diferențelor dintre cele două părți ale Europei, divizate cultural și 

politic în timpul Războiului Rece. Podurile, pasajele, traversarea granițelor, trecerea 

dincolo de granițe și eliminarea zidurilor au apărut, de fapt, ca principale metafore în 

declarațiile curatoriale ale acestor expoziții. În timp ce numeroase dintre aceste expoziții 

au subliniat diversitatea proceselor artistice din Europa, atât diacronice cât și sincronice, 

acestea au insistat, de asemenea, asupra ideii ca Europa să aibă propria identitate 

culturală și politică, după cum a reieșit, fără îndoială, din titlul expoziției © EUROPE 

EXISTS (EUROPA EXISTĂ) (2003). Pretențiile curatoriale de eterogenitate și 

omogenitate, independență și interdependență rămân adesea ireconciliabile, repetând 

pur și simplu formula „uniți în diversitate”, reproducând astfel situația delicată majoră a 

narațiunilor despre identitatea culturală europeană per ansamblu.      

Ca prim exemplu de narațiune curatorială de europenizare, am putea face referire la 

expoziția Passage Europe: A Certain Look at Central and East European Art (Europa în 

tranziție: O anumită perspectivă asupra artei din Europa Centrală și de Est) (2004) de la 

Muzeul de Artă Modernă din Saint-Étienne, curatoriată de Lorand Hegyi, care a plasat 

expoziția în contextul unor noi șanse, speranțe și așteptări în ceea ce privește 

reconstruirea legăturilor istorice distruse dintre diferite centre culturale și constelații 

europene, deschise odată cu extinderea Uniunii Europene:

Cu puțin înainte de inaugurarea acestei expoziții, Europa a celebrat aderarea 

oficială, la Uniunea Europeană, a zece noi state membre. Acest lucru deschide 

un nou capitol în istoria continentului. Conceptele de separare și neîncredere, 

ostilitate și tensiune, vor face loc – sau cel puțin așa sperăm – unei noi ere de 
31construcție într-o nouă comunitate europeană.     

Expoziția a evidențiat rolul artiștilor în procesul de re-deschidere și re-stabilire a ceea ce 

curatorul a numit „pasajele de legătură” ale Europei – „locuri de întâlnire metaforice, unde 

mesajele și formele de comunicare ale diverselor constelații intelectuale și culturale pot fi 

împărtășite și comparate în declarațiile autentice și bine fondate ale artiștilor, scriitorilor, 
32filozofilor, arhitecților, experților în teatru și film, și ale muzicienilor.”  De fapt, numeroase 

expoziții de „europenizare” par să întruchipeze ideile utopice ale caracterului autentic și 

References:

Badovinac, Z. 1998, 'Body and the East', în: Z. Badovinac (ed.), Body and the East: From the 

1960s to the Present, Ljubljana, 9-18.

Badovinac, Z. 2001, 'Prologue to the Ljubljana Exhibition', în: M. Briški (ed.), 2000+ ArtEast 

Collection: The Art of Eastern Europe, Vienna, 59-63.

Badovinac, Z. 2006, 'Interrupted Histories', în: Prekinjene zgodovine / Interrupted Histories: 

ArtEast Exhibition, Ljubljana, nepaginată.

Baigell, R., M. Baigell 1995, Soviet Dissident Artists, New Brunswick.

Dodge, N.T., A. Rosenfeld (eds) 1995, Nonconformist Art: The 

Soviet Experiment 1956-1986, London.

Fehr, M. 2006, 'Constructing History with the Museum: A Proposal for an East Art Museum', în: 

Irwin (ed.), East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, 466-471.

Greenberg, R., B. W. Ferguson, S. Nairne 1996, 'Introduction', in: R. Greenberg, B. W. Ferguson, 

S. Nairne (eds), Thinking About Exhibitions, London/New York, 1-3.

Gržinic-Mauhler, M. 2002, 'Does Contemporary Art Need Museums Any More?', Art Margins (May 

2002): www.kanazawa21.jp/act/r/02/pdf/marina02_e.pdf (accesat în 14 decembrie 2011).

Hegyi, L. 2004, 'Connecting Passages: Constructing the Present, Confronting the Past, 

Reconstructing Europe', în: L. Hegyi (ed.), Passage Europe. Realities, References: A Certain 

Look at Central and Eastern European Art, Milan, 7-11.

Irwin (ed.) 2006, 'General Introduction', în: Irwin (ed.), East Art Map: Contemporary Art and 

Eastern Europe, London, 11-15.

Kiossev, A. 1999, 'Notes on Self-Colonising Cultures', în: B. Pejic, D. Elliott (eds), After the Wall: 

Art and Culture in Post-Communist Europe, Stockholm, 114-117.

Marte, B. 2006, 'We also see our collecting strategy as a political statement': 

http://www.sponsoring.erstebank.at/report/stories/issue12+story+boris+marte/en (accesat în 

14 decembrie 2011).

Misiano, V. 1999, 'Curator without a system', în: B. Pejic, D. Elliott (eds), After the Wall: Art and 

Culture in Post-Communist Europe, Stockholm, 137.

Peraica, A. 2006, 'A Corruption of the 'Grand Narrative' of Art', în: Irwin (ed.), East Art Map: 

Contemporary Art and Eastern Europe, London, 472-476.

Piotrowski, P. 2008, 'Towards a Horizontal History of Modern Art', în: P. Piotrowski (ed.), Writing 

Central European Art History (PATTERNS_Travelling Lecture Set 2008/2009), Vienna (Erste 

Stiftung Reader # 01): http://www.erstestiftung.org/patterns-

lectures/content/imgs_h/Reader.pdf (accessed December 14, 2011).

Piotrowski, P. 2009, In the Shadow of Yalta: Art and Avant-Garde in Eastern Europe, 1945-1989, 

London.

[30] Acestea sunt câteva 
dintre principalele expoziții 
de „europenizare” 
prezentate în prima 
jumătate a anilor 2000: © 
Europe Exists (© Europa 
Există), Thessaloniki, Grecia 
(2003); Breakthrough: 
Perspectives on Art from the 
Ten New Member States 
(Progrese: Perspective 
asupra artei din cele zece 
noi state membre), Haga, 
Olanda (2004); Instant 
Europe - Photography and 
Video from the New Europe 
(Europa la minut – 
Fotografie și artă video din 
Noua Europă), Passariano – 
Codroipo (Udine), Italia 
(2004); New Video, New 
Europe: A Survey of Eastern 
European Video (Noua artă 
video, Noua Europă: O 
trecere în revistă a artei 
video din Europa de Est), 
Chicago, Statele Unite 
(2004); Passage Europe: 
Realities, references (Europa 
în tranziție: Realități, 
referințe), St. Etienne, 
Franța (2004); The Image of 
Europe (Imaginea Europei), 
Bruxelles, Belgia (2004); 
The New Ten: Contemporary 
Art from the 10 New 
Member Nations of the EU 
(Cele noi zece: Artă 
contemporană din cele 10 
noi națiuni membre ale UE), 
Duisburg, Viena, Mannheim, 
Oostende (2004); Who if Not 
We Should at Least Try to 
Imagine the Future of All 
This? 7 Episodes on 
Ex(Changing) Europe (Cine 
dacă nu noi ar trebui să 
încercăm măcar să ne 
imaginăm viitorul tuturor 
acestor lucruri? 7 episoade 
despre fosta Europă [în 
schimbare]), Budapesta, 
Amsterdam, Utrecht, 
Rotterdam, Ljubljana, 
Vilnius, Varșovia (2004); 
Positioning - In the New 
Reality of Europe: Art from 
Poland, the Czech Republic, 
Slovakia and Hungary 
(Poziționare – În noua 
realitate a Europei: Artă din 
Polonia, Republica Cehă, 
Slovacia și Ungaria), Osaka, 
Japonia (2005); The New 
Europe. Culture of Mixing 
and Politics of 
Representation (Noua 
Europă. Cultura mixajului și 
politicilor reprezentării), 
Viena, Austria (2005); 
Central: New Art from New 
Europe (Central: Noua Artă 
din Noua Europă), Viena 
(2005), Sofia (2006); 

30 31

subversiv al lucrărilor creative și potențialul nelimitat al practicilor artei contemporane. În 

timp ce puterea greu de înfruntat de subversiune și deconstrucție a artei contemporane 

pare a fi foarte la îndemână când vine vorba să se abordeze caracterul controversat al 

identităților Europei de după Războiul Rece, încă mai există îndoieli cu privire la 

potențialul acesteia de a construi și susține noi identități.       

Oricât de marginală ar părea, dezbaterea cu privire la rescrierea istoriilor artei Europei 

Centrale și de Est și cu privire la redesenarea hărții artei din Europa de după căderea 

Zidului Berlinului, schițată doar în cadrul acestui eseu prin narațiunile și strategiile 

curatoriale, este de fapt corelată cu o serie de probleme mai importante, inclusiv limitările 

narativității din istoriografia critică (a artei), contestarea relațiilor de putere încorporate în 

practicile artistice dintr-o lume transnațională, postmodernă, precum și moștenirea 

proiectului modernist și locul său în construirea „identității culturale europene”. 

Traducere de Andreea Bălan

Check-In Europe: Reflecting 
Identities in Contemporary 
Art (Europa Check-In: 
Reflectarea identităților în 
arta contemporană), Munich, 
Germania (2006).

[31] Hegyi 2004, 7.

[32] Hegyi 2004, 11.



Narațiunile curatoriale eroice au făcut frecvent referire la Gulag și la teroarea stalinistă. 

Una dintre primele expoziții care a abordat istoria și mitologia referitoare la Gulag, prin 

intermediul artei contemporane, este Territories of Terror: Mythologies and Memories of 

the Gulag in Contemporary Russian-American Art (Teritorii ale terorii: mitologii și amintiri 

despre Gulag în arta ruso-americană contemporană) (2007) de la Galeria de Artă a 

Universității din Boston, expoziție curatoriată de Svetlana Boym. Deși artiștii prezentați în 

cadrul expoziției Territories of Terror nu reflectă în mod direct experiența Gulag, aceștia 

oferă un spațiu în care o astfel de reflectare poate avea loc.    

Narațiuni de europenizare 

Nu în ultimul rând, narațiunile de europenizare au fost, nu în mod suprinzător, 

determinate de procesul de integrare europeană din anii 1990 și de cele două valuri de 

extindere din anii 2004 și 2007. Primul val de aderare a fost, în mod deosebit, însoțit de un 

număr fără precedent de proiecte și campanii care urmăreau să le prezinte vechilor state 
30din Uniunea Europeană arta și cultura celor zece noi state membre.  În mod similar, 

aceste inițiative au fost urmate, în 2007, de un număr cu mult mai mic de proiecte de 

promovare a artei moderne și contemporane din România și Bulgaria. 

Valul imens de expoziții despre așa-zisa „Europă Nouă”, unele dintre care celebrau 

Președinția Consiliului Uniunii Europene de către fiecare stat membru în parte, iar altele 

comandate de diferite instituții europene, a recurs la un anumit gen de narațiune 

curatorială, foarte apropiat de „discursul european” stereotipic, evidențiind rolul artei și al 

culturii în reconcilierea diferențelor dintre cele două părți ale Europei, divizate cultural și 

politic în timpul Războiului Rece. Podurile, pasajele, traversarea granițelor, trecerea 

dincolo de granițe și eliminarea zidurilor au apărut, de fapt, ca principale metafore în 

declarațiile curatoriale ale acestor expoziții. În timp ce numeroase dintre aceste expoziții 

au subliniat diversitatea proceselor artistice din Europa, atât diacronice cât și sincronice, 

acestea au insistat, de asemenea, asupra ideii ca Europa să aibă propria identitate 

culturală și politică, după cum a reieșit, fără îndoială, din titlul expoziției © EUROPE 

EXISTS (EUROPA EXISTĂ) (2003). Pretențiile curatoriale de eterogenitate și 

omogenitate, independență și interdependență rămân adesea ireconciliabile, repetând 

pur și simplu formula „uniți în diversitate”, reproducând astfel situația delicată majoră a 

narațiunilor despre identitatea culturală europeană per ansamblu.      

Ca prim exemplu de narațiune curatorială de europenizare, am putea face referire la 

expoziția Passage Europe: A Certain Look at Central and East European Art (Europa în 

tranziție: O anumită perspectivă asupra artei din Europa Centrală și de Est) (2004) de la 

Muzeul de Artă Modernă din Saint-Étienne, curatoriată de Lorand Hegyi, care a plasat 

expoziția în contextul unor noi șanse, speranțe și așteptări în ceea ce privește 

reconstruirea legăturilor istorice distruse dintre diferite centre culturale și constelații 

europene, deschise odată cu extinderea Uniunii Europene:

Cu puțin înainte de inaugurarea acestei expoziții, Europa a celebrat aderarea 

oficială, la Uniunea Europeană, a zece noi state membre. Acest lucru deschide 

un nou capitol în istoria continentului. Conceptele de separare și neîncredere, 

ostilitate și tensiune, vor face loc – sau cel puțin așa sperăm – unei noi ere de 
31construcție într-o nouă comunitate europeană.     

Expoziția a evidențiat rolul artiștilor în procesul de re-deschidere și re-stabilire a ceea ce 

curatorul a numit „pasajele de legătură” ale Europei – „locuri de întâlnire metaforice, unde 

mesajele și formele de comunicare ale diverselor constelații intelectuale și culturale pot fi 

împărtășite și comparate în declarațiile autentice și bine fondate ale artiștilor, scriitorilor, 
32filozofilor, arhitecților, experților în teatru și film, și ale muzicienilor.”  De fapt, numeroase 

expoziții de „europenizare” par să întruchipeze ideile utopice ale caracterului autentic și 

References:

Badovinac, Z. 1998, 'Body and the East', în: Z. Badovinac (ed.), Body and the East: From the 

1960s to the Present, Ljubljana, 9-18.

Badovinac, Z. 2001, 'Prologue to the Ljubljana Exhibition', în: M. Briški (ed.), 2000+ ArtEast 

Collection: The Art of Eastern Europe, Vienna, 59-63.

Badovinac, Z. 2006, 'Interrupted Histories', în: Prekinjene zgodovine / Interrupted Histories: 

ArtEast Exhibition, Ljubljana, nepaginată.

Baigell, R., M. Baigell 1995, Soviet Dissident Artists, New Brunswick.

Dodge, N.T., A. Rosenfeld (eds) 1995, Nonconformist Art: The 

Soviet Experiment 1956-1986, London.

Fehr, M. 2006, 'Constructing History with the Museum: A Proposal for an East Art Museum', în: 

Irwin (ed.), East Art Map: Contemporary Art and Eastern Europe, London, 466-471.

Greenberg, R., B. W. Ferguson, S. Nairne 1996, 'Introduction', in: R. Greenberg, B. W. Ferguson, 

S. Nairne (eds), Thinking About Exhibitions, London/New York, 1-3.

Gržinic-Mauhler, M. 2002, 'Does Contemporary Art Need Museums Any More?', Art Margins (May 

2002): www.kanazawa21.jp/act/r/02/pdf/marina02_e.pdf (accesat în 14 decembrie 2011).

Hegyi, L. 2004, 'Connecting Passages: Constructing the Present, Confronting the Past, 

Reconstructing Europe', în: L. Hegyi (ed.), Passage Europe. Realities, References: A Certain 

Look at Central and Eastern European Art, Milan, 7-11.

Irwin (ed.) 2006, 'General Introduction', în: Irwin (ed.), East Art Map: Contemporary Art and 

Eastern Europe, London, 11-15.

Kiossev, A. 1999, 'Notes on Self-Colonising Cultures', în: B. Pejic, D. Elliott (eds), After the Wall: 

Art and Culture in Post-Communist Europe, Stockholm, 114-117.

Marte, B. 2006, 'We also see our collecting strategy as a political statement': 

http://www.sponsoring.erstebank.at/report/stories/issue12+story+boris+marte/en (accesat în 

14 decembrie 2011).

Misiano, V. 1999, 'Curator without a system', în: B. Pejic, D. Elliott (eds), After the Wall: Art and 

Culture in Post-Communist Europe, Stockholm, 137.

Peraica, A. 2006, 'A Corruption of the 'Grand Narrative' of Art', în: Irwin (ed.), East Art Map: 

Contemporary Art and Eastern Europe, London, 472-476.

Piotrowski, P. 2008, 'Towards a Horizontal History of Modern Art', în: P. Piotrowski (ed.), Writing 

Central European Art History (PATTERNS_Travelling Lecture Set 2008/2009), Vienna (Erste 

Stiftung Reader # 01): http://www.erstestiftung.org/patterns-

lectures/content/imgs_h/Reader.pdf (accessed December 14, 2011).

Piotrowski, P. 2009, In the Shadow of Yalta: Art and Avant-Garde in Eastern Europe, 1945-1989, 

London.

[30] Acestea sunt câteva 
dintre principalele expoziții 
de „europenizare” 
prezentate în prima 
jumătate a anilor 2000: © 
Europe Exists (© Europa 
Există), Thessaloniki, Grecia 
(2003); Breakthrough: 
Perspectives on Art from the 
Ten New Member States 
(Progrese: Perspective 
asupra artei din cele zece 
noi state membre), Haga, 
Olanda (2004); Instant 
Europe - Photography and 
Video from the New Europe 
(Europa la minut – 
Fotografie și artă video din 
Noua Europă), Passariano – 
Codroipo (Udine), Italia 
(2004); New Video, New 
Europe: A Survey of Eastern 
European Video (Noua artă 
video, Noua Europă: O 
trecere în revistă a artei 
video din Europa de Est), 
Chicago, Statele Unite 
(2004); Passage Europe: 
Realities, references (Europa 
în tranziție: Realități, 
referințe), St. Etienne, 
Franța (2004); The Image of 
Europe (Imaginea Europei), 
Bruxelles, Belgia (2004); 
The New Ten: Contemporary 
Art from the 10 New 
Member Nations of the EU 
(Cele noi zece: Artă 
contemporană din cele 10 
noi națiuni membre ale UE), 
Duisburg, Viena, Mannheim, 
Oostende (2004); Who if Not 
We Should at Least Try to 
Imagine the Future of All 
This? 7 Episodes on 
Ex(Changing) Europe (Cine 
dacă nu noi ar trebui să 
încercăm măcar să ne 
imaginăm viitorul tuturor 
acestor lucruri? 7 episoade 
despre fosta Europă [în 
schimbare]), Budapesta, 
Amsterdam, Utrecht, 
Rotterdam, Ljubljana, 
Vilnius, Varșovia (2004); 
Positioning - In the New 
Reality of Europe: Art from 
Poland, the Czech Republic, 
Slovakia and Hungary 
(Poziționare – În noua 
realitate a Europei: Artă din 
Polonia, Republica Cehă, 
Slovacia și Ungaria), Osaka, 
Japonia (2005); The New 
Europe. Culture of Mixing 
and Politics of 
Representation (Noua 
Europă. Cultura mixajului și 
politicilor reprezentării), 
Viena, Austria (2005); 
Central: New Art from New 
Europe (Central: Noua Artă 
din Noua Europă), Viena 
(2005), Sofia (2006); 

30 31

subversiv al lucrărilor creative și potențialul nelimitat al practicilor artei contemporane. În 

timp ce puterea greu de înfruntat de subversiune și deconstrucție a artei contemporane 

pare a fi foarte la îndemână când vine vorba să se abordeze caracterul controversat al 

identităților Europei de după Războiul Rece, încă mai există îndoieli cu privire la 

potențialul acesteia de a construi și susține noi identități.       

Oricât de marginală ar părea, dezbaterea cu privire la rescrierea istoriilor artei Europei 

Centrale și de Est și cu privire la redesenarea hărții artei din Europa de după căderea 

Zidului Berlinului, schițată doar în cadrul acestui eseu prin narațiunile și strategiile 

curatoriale, este de fapt corelată cu o serie de probleme mai importante, inclusiv limitările 

narativității din istoriografia critică (a artei), contestarea relațiilor de putere încorporate în 

practicile artistice dintr-o lume transnațională, postmodernă, precum și moștenirea 

proiectului modernist și locul său în construirea „identității culturale europene”. 

Traducere de Andreea Bălan

Check-In Europe: Reflecting 
Identities in Contemporary 
Art (Europa Check-In: 
Reflectarea identităților în 
arta contemporană), Munich, 
Germania (2006).

[31] Hegyi 2004, 7.

[32] Hegyi 2004, 11.



EXPOZIȚII DEFINITE GEOGRAFIC. 
BALCANII, ÎNTRE EUROPA DE EST ȘI 
NOUA EUROPĂ

RALUCA VOINEA
Slobodan Milošević nu mai este în viață. După cinci ani de investigații, de colectare a 

dovezilor și de audiere a martorilor, tribunalul de la Haga a ratat ocazia de a-l condamna 

pe „măcelarul din Balcani” pentru crime împotriva umanității. Dacă urmărim reportajele 

europene referitoare la Balcani sau Europa de Sud-Est, care le descriu schimbarea 

continuă a granițelor, denumirilor sau bunurilor acestora, observăm că prima frază din 

acest text se numără printre puținele lucruri care reprezintă o certitudine. Ne putem 

aminti, în acest sens, imaginea pe care occidentalii și-o creaseră despre Balcani, la 

începutul secolului al XX-lea: 

Aceștia considerau geografia Balcanilor ca fiind prea complicată, etnografia 

prea confuză, istoria prea complexă, iar politica prea inexplicabilă. Deși existau 

numeroase cărți pe aceste teme, fiecare an care trecea făcea loc unor noi 

aspecte întrucât situația se schimba în continuu, introducând mereu un nou 

aspect de adnotat, un nou subiect de descris, o nouă problemă de explicat, o 
1nouă complicație de rezolvat.

Situația nu pare să se fi schimbat prea mult iar imaginea de instabilitate continuă să fie 

proiectată asupra țărilor din Europa de (Sud) Est, chiar dacă este o imagine care își are 

originea la Bruxelles. Moartea lui Milošević le-a permis Miniștrilor Uniunii Europene să 

reafirme „destinul UE” al Serbiei. O lună mai târziu, aceștia nu mai erau atât de siguri, 

deoarece guvernul sârb eșuase să-l predea, aceluiași tribunal de la Haga, pe fostul lider 

militar, Ratko Mladić. Independent de decizia acestora, Muntenegru, o provincie care deja 

folosește euro ca monedă oficială, a decis (în data de 21 mai 2006) separarea sa de 

Serbia, printr-un referendum, inițiind astfel posibilitatea de a adera la UE înaintea Serbiei. 

Tot ce a rămas din fosta Republică Iugoslavă ține de domeniul trecutului.

În plus, exista probabilitatea ca data aderării României și Bulgariei la Uniunea Europeană 

să fie amânată mai târziu de 1 ianuarie 2007. Aceste două țări sunt considerate cazuri 

separate în ciuda faptului că ambele au semnat tratatul de preaderare la aceeași dată și în 

ciuda faptului că au urmat pașii impuși de UE. Potențialitatea acestei decizii a atras o 

reacție controversată din partea prim ministrului bulgar: „Nu suntem europeni de clasă 
2inferioară. Nu încercați să ne umiliți!”.

Ianuarie 2007 trebuia să coincidă cu aderarea Sloveniei și Estoniei la zona euro. Cele zece 

țări din Europa Centrală, care s-au alăturat UE în 2004 par să se comporte bine, iar 

acceptarea lor nu s-a dovedit a fi problematică, așa cum euroscepticii s-ar fi așteptat. Cu 

toate acestea, oficialii care s-au reunit la Salzburg, în martie 2006, pentru a discuta 

viitoarea extindere, au invocat „capacitatea de absorbție” limitată a familiei europene. 

Două luni mai târziu, Comisia Internațională pentru Balcani a elaborat Declarația de la 

Roma, susținând că: 

[1] Božidar Jezernik, Wild 
Europe: The Balkans in the 
Gaze of Western Travellers, 
SAQI in association with The 
Bosnian Institute, London, 
2004, pp 26–7.

[2]  Agenția de Presă de la 
Sofia, citată pe 
euobserver.com

Acest text este un fragment adaptat din teza intitulată: Ce anume face ca expozițiile definite 
geografic să fie atât de diferite, atât de atractive? Expoziții despre Europa de Est de după 1989ʼ, 
redactată pentru Masterul Curating Contemporary Art, Royal College of Art, Londra, 2006.

Textul a fost publicat anterior în Third Text, Vol. 21, Numărul 2, martie, 2007, 145-151.

Raluca Voinea este critic de artă şi curator, stabilită la Bucureşti. Din 2012 este unul dintre cei 
trei co-directori ai Asociației tranzit.ro (parte a rețelei tranzit.org). Recent a curatoriat expozițiile 
Am fost atât de puțini şi atât de mulți am rămas / Anca Benera & Arnold Estefan şi Km. 0. 
Reprezentări şi repetiții ale Pieței Universității, ambele în spațiul tranzit.ro din Bucureşti. În 2013 
este curatoarea Pavilionului României la a 55-a ediție a Bienalei de artă de la Veneția, cu proiectul 
O retrospectivă imaterială a Bienalei de la Veneția, al artiştilor Alexandra Pirici şi Manuel Pelmuş, 
un proiect produs de tranzit.ro / Bucureşti. Din 2008 Raluca Voinea face parte din colectivul 
redacțional al revistei IDEA. Artă + societate, publicată la Cluj-Napoca.

33



EXPOZIȚII DEFINITE GEOGRAFIC. 
BALCANII, ÎNTRE EUROPA DE EST ȘI 
NOUA EUROPĂ

RALUCA VOINEA
Slobodan Milošević nu mai este în viață. După cinci ani de investigații, de colectare a 

dovezilor și de audiere a martorilor, tribunalul de la Haga a ratat ocazia de a-l condamna 

pe „măcelarul din Balcani” pentru crime împotriva umanității. Dacă urmărim reportajele 

europene referitoare la Balcani sau Europa de Sud-Est, care le descriu schimbarea 

continuă a granițelor, denumirilor sau bunurilor acestora, observăm că prima frază din 

acest text se numără printre puținele lucruri care reprezintă o certitudine. Ne putem 

aminti, în acest sens, imaginea pe care occidentalii și-o creaseră despre Balcani, la 

începutul secolului al XX-lea: 

Aceștia considerau geografia Balcanilor ca fiind prea complicată, etnografia 

prea confuză, istoria prea complexă, iar politica prea inexplicabilă. Deși existau 

numeroase cărți pe aceste teme, fiecare an care trecea făcea loc unor noi 

aspecte întrucât situația se schimba în continuu, introducând mereu un nou 

aspect de adnotat, un nou subiect de descris, o nouă problemă de explicat, o 
1nouă complicație de rezolvat.

Situația nu pare să se fi schimbat prea mult iar imaginea de instabilitate continuă să fie 

proiectată asupra țărilor din Europa de (Sud) Est, chiar dacă este o imagine care își are 

originea la Bruxelles. Moartea lui Milošević le-a permis Miniștrilor Uniunii Europene să 

reafirme „destinul UE” al Serbiei. O lună mai târziu, aceștia nu mai erau atât de siguri, 

deoarece guvernul sârb eșuase să-l predea, aceluiași tribunal de la Haga, pe fostul lider 

militar, Ratko Mladić. Independent de decizia acestora, Muntenegru, o provincie care deja 

folosește euro ca monedă oficială, a decis (în data de 21 mai 2006) separarea sa de 

Serbia, printr-un referendum, inițiind astfel posibilitatea de a adera la UE înaintea Serbiei. 

Tot ce a rămas din fosta Republică Iugoslavă ține de domeniul trecutului.

În plus, exista probabilitatea ca data aderării României și Bulgariei la Uniunea Europeană 

să fie amânată mai târziu de 1 ianuarie 2007. Aceste două țări sunt considerate cazuri 

separate în ciuda faptului că ambele au semnat tratatul de preaderare la aceeași dată și în 

ciuda faptului că au urmat pașii impuși de UE. Potențialitatea acestei decizii a atras o 

reacție controversată din partea prim ministrului bulgar: „Nu suntem europeni de clasă 
2inferioară. Nu încercați să ne umiliți!”.

Ianuarie 2007 trebuia să coincidă cu aderarea Sloveniei și Estoniei la zona euro. Cele zece 

țări din Europa Centrală, care s-au alăturat UE în 2004 par să se comporte bine, iar 

acceptarea lor nu s-a dovedit a fi problematică, așa cum euroscepticii s-ar fi așteptat. Cu 

toate acestea, oficialii care s-au reunit la Salzburg, în martie 2006, pentru a discuta 

viitoarea extindere, au invocat „capacitatea de absorbție” limitată a familiei europene. 

Două luni mai târziu, Comisia Internațională pentru Balcani a elaborat Declarația de la 

Roma, susținând că: 

[1] Božidar Jezernik, Wild 
Europe: The Balkans in the 
Gaze of Western Travellers, 
SAQI in association with The 
Bosnian Institute, London, 
2004, pp 26–7.

[2]  Agenția de Presă de la 
Sofia, citată pe 
euobserver.com

Acest text este un fragment adaptat din teza intitulată: Ce anume face ca expozițiile definite 
geografic să fie atât de diferite, atât de atractive? Expoziții despre Europa de Est de după 1989ʼ, 
redactată pentru Masterul Curating Contemporary Art, Royal College of Art, Londra, 2006.

Textul a fost publicat anterior în Third Text, Vol. 21, Numărul 2, martie, 2007, 145-151.

Raluca Voinea este critic de artă şi curator, stabilită la Bucureşti. Din 2012 este unul dintre cei 
trei co-directori ai Asociației tranzit.ro (parte a rețelei tranzit.org). Recent a curatoriat expozițiile 
Am fost atât de puțini şi atât de mulți am rămas / Anca Benera & Arnold Estefan şi Km. 0. 
Reprezentări şi repetiții ale Pieței Universității, ambele în spațiul tranzit.ro din Bucureşti. În 2013 
este curatoarea Pavilionului României la a 55-a ediție a Bienalei de artă de la Veneția, cu proiectul 
O retrospectivă imaterială a Bienalei de la Veneția, al artiştilor Alexandra Pirici şi Manuel Pelmuş, 
un proiect produs de tranzit.ro / Bucureşti. Din 2008 Raluca Voinea face parte din colectivul 
redacțional al revistei IDEA. Artă + societate, publicată la Cluj-Napoca.

33



Întâlnirea de la Salzburg a transmis mesajul că UE nu este nici pregătită și nici 

dispusă să ofere perspective credibile privind aderarea. Nu putem decât să 

regretăm această evoluție tristă. Balcanii reprezintă locul în care UE trebuie să 

arate că are puterea de a tranforma statele slabe și societățile divizate. Acest 

lucru este imperativ pentru Balcani însă nu mai puțin imperativ pentru UE. În 

cazul în care UE nu adoptă o strategie de aderare îndrăzneață, care să 

integreze toate țările balcanice în Uniune, în următoarea decadă, se va 

împotmoli în statutul de putere colonială ezitantă care ar presupune costuri 

enorme pentru Kosovo, Bosnia și chiar Macedonia. Adevăratul referendum cu 
3privire la viitorul UE va avea loc în Balcani.

Încă o dată, viitorul Europei pare să se afle în Balcani. Și într-adevăr, în eventualitatea în 

care toate celelalte state din Europa de Sud-Est, inclusiv Turcia, vor adera în următoarea 

decadă, UE va trebui să reconsidere nu numai capacitatea sa de absorbție ci și, în cele din 

urmă, însuși caracterul și misiunea sa. Oficialii din președinția finlandeză a UE, aflată în 

funcțiune la data redactării, discutând despre posibilitatea ca Armenia și Georgia să adere 

la UE, descriu un set de valori mai degrabă abstracte, care trebuie vizate, mai curând 

decât un set de criterii și obligații care să determine includerea și excluderea, afirmând că: 

„Este pură semantică. Te poți întreba dacă aspirațiile se referă la aderarea la UE sau la 
4valorile europene în sensul metafizic al cuvântului.”  Cu toate acestea, interesul UE în 

regiune este departe de a fi unul metafizic, mai ales atunci când se discută profiturile 

obținute de companiile occidentale de pe noile piețe estice sau posibila amenințare 

datorată valului de muncitori cu înaltă calificare, care vin să preia locuri de muncă în Vest. 

Fără îndoială, nu este doar o chestiune de semantică atunci când ne referim la un spațiu, 

de altfel nu foarte bine definit, cum ar fi Balcanii sau Europa de Sud-Est, și nu este nici 

doar o chestiune de geografie. 

În ce măsură expozițiile de artă contemporană realizate după criteriul geografic, care au 

loc în Europa de Vest, abordează aceste aspecte? Urmăresc acestea să deconstruiască 

semanticile sau pur și simplu să le reproducă? Este oare dorința curatorilor de a expune 

artiști care nu sunt cunoscuți și de a spori conștientizarea energiilor creative care există în 

afara scenei occidentale, suficientă pentru a compensa cadrele geografico-ideologice în 

care sunt prezentate? Cadrul vine la pachet cu finanțarea care este lăsată în urmă atunci 

când se asamblează expoziția? Sau este dezmembrat în încercarea de a schimba discursul 

și de a pune la încercare așteptările? 

În cazul expozițiilor despre Europa de Est – indiferent de locul la care acestea fac referire – 

există cel puțin o consecință pozitivă, ceea ce arată necesitatea unei reacții și unei 

organizări mai închegate la nivel local. După un lung proces de confruntare cu propria 

imagine, așa cum este văzut prin ochii Occidentului, și practic de reinventare a propriei 

imagini, profesioniștii din Est au început să-și asume din ce în ce mai mult rolurile la nivel 

local și să organizeze structuri care i-ar putea ajuta să-și disloce istoriile construite și să le 

înlocuiască cu propriile sinteze. După cum scria Boris Groys în 2001: 

Nu ar fi, însă, nici înțelept și nici cinstit, să le cerem instituțiilor de artă din 

Occident să îndeplinească o sarcină care aparține, de fapt, artiștilor, curatorilor 

și criticilor de artă din Europa de Est: aceea de a reflecta asupra contextului 

specific al artei contemporane din Europa de Est prin prisma propriei arte. Cei 

care refuză să se contextualizeze vor fi implantați într-un context de către 
5altcineva și, astfel, riscă să nu se mai recunoască.

Acest lucru pare să se întâmple des în zilele noastre, deși ne putem întreba, pragmatic, 

dacă acesta este, de asemenea, rezultatul societăților respective care au pășit spre o 

economie în curs de dezvoltare, al unei situații politice relativ stabile sau chiar al unor 

condiții și finanțări din partea Occidentului, mai exact pentru a „stimula” reflectarea la 

[3] Disponibilă pe: 
http://www.balkancommissi
on.org/, Declarația de la 
Roma, 9 mai 2006.

[4]  Disponibilă pe: 
http://euobserver.com/9/22
183.

[5]  Boris Groys, 'Back from 
the Future', in 2000+ArtEast 
Collection: The Art of 
Eastern Europe, catalogul 
expoziției, Orangerie 
Congress Innsbruck, 2001.

34

nivel local. Indiferent despre care caz am vorbi, seria de proiecte ambițioase și de 

amploare, dedicate acestei regiuni după anul 1990, a fost mai mult decât o modalitate de 

a satisface necesitatea de a acoperi un teritoriu așa-zis necartografiat. Acestea au 

reprezentat un pas important către autodefinire: una geografică (unde se afla Estul și în 

ce consta?) și una istorică (care au fost moștenirile istorice care l-au modelat – ca regiune 

și ca diviziuni individuale – și care parte din această istorie avea nevoie [sau încă mai are 

nevoie] să fie rescrisă, potrivit căror criterii sau criteriilor cui?). 

În textul său pentru catalogul Manifesta 2, Robert Fleck a identificat expunerea largă și 

frenetică a artiștilor din Europa de Est în Occident după revoluțiile din 1989 ca fiind un val 

care a durat până în 1992. Acesta a fost urmat de alte valuri de modă în arta 

contemporană, cum ar fi cele britanice și scandinave, și de constituirea bienalei Manifesta 

ca întreprindere instituțională în scopul de a proiecta o Europă fără frontiere. S-a 

presupus că până la vremea aceea, Estul lăsase deja în urmă trecutul comunist și 

interiorizase diferențele în ceea ce privește producția de artă pe care acest trecut ar fi 

produs-o. Aproximativ șase ani mai târziu, analizând proiectul extinderii Europei ca și 

ultima etapă în „încercarea eroică a Europei de Vest de a face față diferențelor 

nenumărate... prin intermediul relației cu Cealaltă Europă, Cealaltă parte a trecutului său 

comunist, Estul, Cealaltă parte culturală, religioasă, nedezvoltată, înapoiată, întârziată”, 
6Boris Buden  identifică contextul ideologic care ne poate ajuta să înțelegem creșterea 

„neașteptată și curioasă” a interesului pentru arta balcanică. Acest interes manifestat, de 

exemplu, în expozițiile In Search of Balkania (În căutarea Balcaniei) Blood and Honey 
7(Sânge și miere) și In the Gorges of the Balkans (În prăpăstiile Balcanilor).

Atât „valul la modă” de la începutul anilor 1990 cât și interesul „subit” pentru Balcani de la 

începutul lui 2000, pot fi corelate cu evenimentele politice și finanțările oferite ulterior 

pentru astfel de proiecte. Cu toate acestea, dacă ar fi însemnat doar atât – consecința 

unei focalizări oficiale asupra unei anumite regiuni, având ca rezultat un program cultural 

– acestea ar fi rămas, într-adevăr, un simplu val și o curiozitate. Aceasta este exact teoria 

despre care ne vorbește Buden, ideologia care „afectează din nou realitatea politică 
8prezentă”,  și corelează cele două momente la care el și Robert Fleck fac referire. Nu 

vorbim doar despre faptul că artiștii din acea parte a Europei continuă să fie descoperiți și 

redescoperiți, ci și despre faptul că, aparent, există o dorință inepuizabilă de a-i prezenta 

în cadre „artistice estice”. 

Sondaje istorice de mare anvergură precum „Europa Europa: das Jahrhundert der 

Avantgarde in Mittel- und Osteuropa” (Europa Europa: o sută de ani de avangardă în 

Europa Centrală și de Est), Kunst-und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, 

Bonn, 1994 și Aspects/Positions: 50 Years of Art in Central Europe 1949–1999 

(Aspecte/Poziții: 50 de ani de artă în Europa Centrală 1949-1999), Museum Moderner 

Kunst Stiftung Ludwig de la Viena, 1999 sau expozițiile jumătate geografice, jumătate 

tematice, precum After the Wall: art and culture in post-Communist Europe (După 

căderea Zidului: arta și cultura în Europa post-Comunistă), Moderna Museet, Stockholm, 

1999 și L’Autre moitié de l’Europe (Cealaltă jumătate a Europei), Galerie Nationale du Jeu 

de Paume, Paris, 2000 s-au confruntat mai mult sau mai puțin cu conceptul de Europa de 

Est ca moștenire a tratatului de la Ialta. Indiferent dacă prezintă Estul ca cealaltă parte 

pierdută a ceea ce a fost în esență un întreg și încearcă să arate că artiștii estici încă sunt 

capabili de a vorbi limba „universală” (cu alte cuvinte, cea occidentală) a artei moderne și 

contemporane, sau dacă se străduiește să arate diferențele, vocabularul și strategiile 

dezvoltate în timpul comunismului și după această perioadă, prin revizionismul istoric sau 

crearea de noi premize teoretice, aceste expoziții ar fi trebuit să reprezinte realizări 

importante care să le permită curatorilor să facă un pas înainte față de dezacordurile 

desuete și ideologiile care necesitau numeroase abordări mai degrabă istorice și analitice 

decât să omogenizeze marile expoziții de succes. 

[6] Boris Buden, 'The 
Revolution of 1989: The Past 
of Yet Another Illusion', în 
The Manifesta Decade, 
editori Barbara Vanderlinden 
și Elena Filipović, MIT Press, 
Cambridge, MA, 2005.

[7]  'In Search of Balkania', 
Graz, 2002, 'Blood and 
Honey', Klosterneuburg, 
2003, 'In the Gorges of the 
Balkans', Kassel, 2003.

[8]  Buden, op. cit.

35



Întâlnirea de la Salzburg a transmis mesajul că UE nu este nici pregătită și nici 

dispusă să ofere perspective credibile privind aderarea. Nu putem decât să 

regretăm această evoluție tristă. Balcanii reprezintă locul în care UE trebuie să 

arate că are puterea de a tranforma statele slabe și societățile divizate. Acest 

lucru este imperativ pentru Balcani însă nu mai puțin imperativ pentru UE. În 

cazul în care UE nu adoptă o strategie de aderare îndrăzneață, care să 

integreze toate țările balcanice în Uniune, în următoarea decadă, se va 

împotmoli în statutul de putere colonială ezitantă care ar presupune costuri 

enorme pentru Kosovo, Bosnia și chiar Macedonia. Adevăratul referendum cu 
3privire la viitorul UE va avea loc în Balcani.

Încă o dată, viitorul Europei pare să se afle în Balcani. Și într-adevăr, în eventualitatea în 

care toate celelalte state din Europa de Sud-Est, inclusiv Turcia, vor adera în următoarea 

decadă, UE va trebui să reconsidere nu numai capacitatea sa de absorbție ci și, în cele din 

urmă, însuși caracterul și misiunea sa. Oficialii din președinția finlandeză a UE, aflată în 

funcțiune la data redactării, discutând despre posibilitatea ca Armenia și Georgia să adere 

la UE, descriu un set de valori mai degrabă abstracte, care trebuie vizate, mai curând 

decât un set de criterii și obligații care să determine includerea și excluderea, afirmând că: 

„Este pură semantică. Te poți întreba dacă aspirațiile se referă la aderarea la UE sau la 
4valorile europene în sensul metafizic al cuvântului.”  Cu toate acestea, interesul UE în 

regiune este departe de a fi unul metafizic, mai ales atunci când se discută profiturile 

obținute de companiile occidentale de pe noile piețe estice sau posibila amenințare 

datorată valului de muncitori cu înaltă calificare, care vin să preia locuri de muncă în Vest. 

Fără îndoială, nu este doar o chestiune de semantică atunci când ne referim la un spațiu, 

de altfel nu foarte bine definit, cum ar fi Balcanii sau Europa de Sud-Est, și nu este nici 

doar o chestiune de geografie. 

În ce măsură expozițiile de artă contemporană realizate după criteriul geografic, care au 

loc în Europa de Vest, abordează aceste aspecte? Urmăresc acestea să deconstruiască 

semanticile sau pur și simplu să le reproducă? Este oare dorința curatorilor de a expune 

artiști care nu sunt cunoscuți și de a spori conștientizarea energiilor creative care există în 

afara scenei occidentale, suficientă pentru a compensa cadrele geografico-ideologice în 

care sunt prezentate? Cadrul vine la pachet cu finanțarea care este lăsată în urmă atunci 

când se asamblează expoziția? Sau este dezmembrat în încercarea de a schimba discursul 

și de a pune la încercare așteptările? 

În cazul expozițiilor despre Europa de Est – indiferent de locul la care acestea fac referire – 

există cel puțin o consecință pozitivă, ceea ce arată necesitatea unei reacții și unei 

organizări mai închegate la nivel local. După un lung proces de confruntare cu propria 

imagine, așa cum este văzut prin ochii Occidentului, și practic de reinventare a propriei 

imagini, profesioniștii din Est au început să-și asume din ce în ce mai mult rolurile la nivel 

local și să organizeze structuri care i-ar putea ajuta să-și disloce istoriile construite și să le 

înlocuiască cu propriile sinteze. După cum scria Boris Groys în 2001: 

Nu ar fi, însă, nici înțelept și nici cinstit, să le cerem instituțiilor de artă din 

Occident să îndeplinească o sarcină care aparține, de fapt, artiștilor, curatorilor 

și criticilor de artă din Europa de Est: aceea de a reflecta asupra contextului 

specific al artei contemporane din Europa de Est prin prisma propriei arte. Cei 

care refuză să se contextualizeze vor fi implantați într-un context de către 
5altcineva și, astfel, riscă să nu se mai recunoască.

Acest lucru pare să se întâmple des în zilele noastre, deși ne putem întreba, pragmatic, 

dacă acesta este, de asemenea, rezultatul societăților respective care au pășit spre o 

economie în curs de dezvoltare, al unei situații politice relativ stabile sau chiar al unor 

condiții și finanțări din partea Occidentului, mai exact pentru a „stimula” reflectarea la 

[3] Disponibilă pe: 
http://www.balkancommissi
on.org/, Declarația de la 
Roma, 9 mai 2006.

[4]  Disponibilă pe: 
http://euobserver.com/9/22
183.

[5]  Boris Groys, 'Back from 
the Future', in 2000+ArtEast 
Collection: The Art of 
Eastern Europe, catalogul 
expoziției, Orangerie 
Congress Innsbruck, 2001.

34

nivel local. Indiferent despre care caz am vorbi, seria de proiecte ambițioase și de 

amploare, dedicate acestei regiuni după anul 1990, a fost mai mult decât o modalitate de 

a satisface necesitatea de a acoperi un teritoriu așa-zis necartografiat. Acestea au 

reprezentat un pas important către autodefinire: una geografică (unde se afla Estul și în 

ce consta?) și una istorică (care au fost moștenirile istorice care l-au modelat – ca regiune 

și ca diviziuni individuale – și care parte din această istorie avea nevoie [sau încă mai are 

nevoie] să fie rescrisă, potrivit căror criterii sau criteriilor cui?). 

În textul său pentru catalogul Manifesta 2, Robert Fleck a identificat expunerea largă și 

frenetică a artiștilor din Europa de Est în Occident după revoluțiile din 1989 ca fiind un val 

care a durat până în 1992. Acesta a fost urmat de alte valuri de modă în arta 

contemporană, cum ar fi cele britanice și scandinave, și de constituirea bienalei Manifesta 

ca întreprindere instituțională în scopul de a proiecta o Europă fără frontiere. S-a 

presupus că până la vremea aceea, Estul lăsase deja în urmă trecutul comunist și 

interiorizase diferențele în ceea ce privește producția de artă pe care acest trecut ar fi 

produs-o. Aproximativ șase ani mai târziu, analizând proiectul extinderii Europei ca și 

ultima etapă în „încercarea eroică a Europei de Vest de a face față diferențelor 

nenumărate... prin intermediul relației cu Cealaltă Europă, Cealaltă parte a trecutului său 

comunist, Estul, Cealaltă parte culturală, religioasă, nedezvoltată, înapoiată, întârziată”, 
6Boris Buden  identifică contextul ideologic care ne poate ajuta să înțelegem creșterea 

„neașteptată și curioasă” a interesului pentru arta balcanică. Acest interes manifestat, de 

exemplu, în expozițiile In Search of Balkania (În căutarea Balcaniei) Blood and Honey 
7(Sânge și miere) și In the Gorges of the Balkans (În prăpăstiile Balcanilor).

Atât „valul la modă” de la începutul anilor 1990 cât și interesul „subit” pentru Balcani de la 

începutul lui 2000, pot fi corelate cu evenimentele politice și finanțările oferite ulterior 

pentru astfel de proiecte. Cu toate acestea, dacă ar fi însemnat doar atât – consecința 

unei focalizări oficiale asupra unei anumite regiuni, având ca rezultat un program cultural 

– acestea ar fi rămas, într-adevăr, un simplu val și o curiozitate. Aceasta este exact teoria 

despre care ne vorbește Buden, ideologia care „afectează din nou realitatea politică 
8prezentă”,  și corelează cele două momente la care el și Robert Fleck fac referire. Nu 

vorbim doar despre faptul că artiștii din acea parte a Europei continuă să fie descoperiți și 

redescoperiți, ci și despre faptul că, aparent, există o dorință inepuizabilă de a-i prezenta 

în cadre „artistice estice”. 

Sondaje istorice de mare anvergură precum „Europa Europa: das Jahrhundert der 

Avantgarde in Mittel- und Osteuropa” (Europa Europa: o sută de ani de avangardă în 

Europa Centrală și de Est), Kunst-und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, 

Bonn, 1994 și Aspects/Positions: 50 Years of Art in Central Europe 1949–1999 

(Aspecte/Poziții: 50 de ani de artă în Europa Centrală 1949-1999), Museum Moderner 

Kunst Stiftung Ludwig de la Viena, 1999 sau expozițiile jumătate geografice, jumătate 

tematice, precum After the Wall: art and culture in post-Communist Europe (După 

căderea Zidului: arta și cultura în Europa post-Comunistă), Moderna Museet, Stockholm, 

1999 și L’Autre moitié de l’Europe (Cealaltă jumătate a Europei), Galerie Nationale du Jeu 

de Paume, Paris, 2000 s-au confruntat mai mult sau mai puțin cu conceptul de Europa de 

Est ca moștenire a tratatului de la Ialta. Indiferent dacă prezintă Estul ca cealaltă parte 

pierdută a ceea ce a fost în esență un întreg și încearcă să arate că artiștii estici încă sunt 

capabili de a vorbi limba „universală” (cu alte cuvinte, cea occidentală) a artei moderne și 

contemporane, sau dacă se străduiește să arate diferențele, vocabularul și strategiile 

dezvoltate în timpul comunismului și după această perioadă, prin revizionismul istoric sau 

crearea de noi premize teoretice, aceste expoziții ar fi trebuit să reprezinte realizări 

importante care să le permită curatorilor să facă un pas înainte față de dezacordurile 

desuete și ideologiile care necesitau numeroase abordări mai degrabă istorice și analitice 

decât să omogenizeze marile expoziții de succes. 

[6] Boris Buden, 'The 
Revolution of 1989: The Past 
of Yet Another Illusion', în 
The Manifesta Decade, 
editori Barbara Vanderlinden 
și Elena Filipović, MIT Press, 
Cambridge, MA, 2005.

[7]  'In Search of Balkania', 
Graz, 2002, 'Blood and 
Honey', Klosterneuburg, 
2003, 'In the Gorges of the 
Balkans', Kassel, 2003.

[8]  Buden, op. cit.

35



În schimb, la începutul lui 2000, un alt spectru a fost resuscitat și a venit să înlocuiască 

Estul general cu Balcanii mai specifici și mai problematici. Dacă faptul de a fi asociat cu 

fostul Est sau cu Estul postcomunist/socialist/Titoist era ceva ce toate țările din acea parte 

a Europei trebuiau să experimenteze mai mult sau mai puțin, ca un proces care să le 

însoțească în trecerea la statutul de societăți capitaliste, chiar dacă le-a plăcut sau nu, 

noua etichetă de Balcani, atașată țărilor care până atunci făcuseră parte din Europa de Est 

și chiar din Europa Centrală, a fost respinsă cu mult mai multă violență. 

Balcanii, departe de a fi doar o denumire geografică sau istorică, neutră, au început să 

poarte, de la sfârșitul secolului al XIX-lea „conotațiile negative de murdărie, pasivitate, 

neîncredere, ignorare a femeilor, complot, lipsă de scrupulozitate, oportunism, indolență, 
9superstiție, apatie, birocrație lipsită de principii și supra-zeloasă, și așa mai departe”.  

Războaiele din Iugoslavia, generalizate pe nedrept ca fiind „războaie balcanice”, au 

generat, cu toate acestea, o criză balcanică. Regiunea a început deodată să fie percepută 

ca o amenințare pentru securitatea vecinilor săi occidentali și a readus la suprafață un 

concept care dispăruse, aparent, în timpul comunismului. Spre deosebire de „fostul Est”, 

Balcanii nu fuseseră niciodată acceptați pe deplin ca parte integrantă din Europa, ci 

limitați la marginile acesteia, undeva în apropiere de Orient. „În regiunea propriu-zisă, 

Balcanii sunt întotdeauna considerați a se afla altundeva, la sud-est de oriunde ne-am 
10afla”,  scrie autoarea Vesna Goldsworthy și, în acest fel, un proces de balcanizare a 

devenit echivalentul unei identificări cu Cealaltă parte sau, mai rău, cu partea întunecată 

a unei indentități incomplete. 

Erhard Busek, politicianul austriac care a prezidat Pactul de Stabilitate pentru Europa de 

Sud-Est, a recunoscut că pentru a schimba atitudinea față de Balcani, care sunt văzuți ca 

o regiune în permanență instabilă, trebuie să începem prin a-i schimba numele:

Trebuie să spunem rămas bun termenului de „Balcani” și să numim această 

parte a continentului, „Europa de Sud-Est”. De ce? Termenul de „Balcani” este 

asociat cu o notă psihologică de condenscendență care în mod sigur afectează 
11oamenii astfel denumiți.

În ciuda tonului său paternalist, Busek admite deschis că motivul pentru integrarea 

Balcanilor este în primul rând în interesele însăși ale Uniunii Europene – nu doar pentru a 

ne asigura că „războiul de aproape” nu va ajunge în „Europa”, dar și pentru a recupera 

regiunea care a fost considerată o parte fundamentală a Europei și de care Churchill era 

mândru de a o fi salvat, mai exact Grecia, leagănul civilizației europene, de influența 

sovietică, în 1945:

Europa este pe deplin responsabilă pentru Europa de Sud-Est. UE trebuie să 

realizeze că acoperirea decalajului dintre noi și Grecia este o sarcină primară, 

deoarece nu există o altă metodă de a-i integra cu adevărat pe greci, și fără 
12perspectiva extinderii, regiunea va dobândi cu greu stabilitate.

Odată cu apariția expozițiilor de artă balcanică de la sfârșitul anilor 1990, discursul a 

trecut de la condiția mai specifică a post-comunismului, la condiția mai generală a 

„celuilalt”. De asemenea, din punct de vedere geografic, aceste expoziții au adus în 

centrul atenției țări precum Grecia și Turcia, care nu-și găsiseră locul în niciuna dintre 

reprezentațiile estice anterioare și s-au concentrat în mod deosebit pe țările din fosta 

Iugoslavie și Albania. 

Mai mult decât în cazul expozițiilor din Europa de Est, atenția acordată Balcanilor nu a fost 

doar geografică, ci a făcut referire directă la Balcani ca la o construcție mentală. Chiar 
13dacă nu a fost mai veche decât construcția Europei de Est,  și a coincis în mare parte cu 

aceasta, construcția Balcanilor a avut, totuși, un impact mai puternic și a atins cea mai 

sensibilă coardă a identității culturale (etnice și religioase) a Europei de Vest. Alegerea de 

a distruge clișeele balcanice sau de a le consolida a fost evident o decizie curatorială, iar 

[9] Jezernik, op. cit., p 26.

[10]  Vesna Goldsworthy, 
Inventing Ruritania: The 
Imperialism of the 
Imagination, Yale University 
Press, New Haven, 
CT–Londra, 1998, p ix.

[11]  Erhard Busek, 'Austria 
and the Balkans', în Blut und 
Honig: Zukunft ist am 
Balkan (Blood and Honey: 
the Future's in the 
Balkans),, Sammlung Essl, 
Klosterneuburg, Austria, 
2003.

[12]  Ibid.

[13]  După cum 
demonstrează Larry Wolff în 
cartea sa, Inventing Eastern 
Europe, perechea Vest/Est 
ca reprezentând diferența 
dintre civilizație/barbarism a 
înlocuit, în secolul al XVIII-
lea, polarizarea care 
existase până atunci între 
Sud/Nord. Potrivit acestuia, 
acest vechi set de 
prejudecăți culturale și nu 
doar diferența economică 
dintre Vest și Est a făcut ca 
umbrele să persiste chiar și 
atunci când Cortina de Fier 
dispăruse. 
Larry Wolff, Inventing 
Eastern Europe: The Map of 
Civilization on the Mind of 
the Enlightenmen, Stanford 
University Press, Stanford, 
CA, 1994.

36

expozițiile Blood and Honey și In the Gorges of the Balkans reprezintă două posibile 

modele de ilustrare a acestei decizii. 

Balcanii paradoxali ca loc al schimbărilor permanente (făcând din încercarea de a-i 

suprinde trăsăturile, o sarcină imposibilă) și, în același timp, ca loc în care istoria este 

suspendată iar relațiile dintre oameni au un caracter esențial (atât în sens arhaic cât și 

universal) par să fi fost punctul de plecare pentru Harald Szeemann în abordarea 

Balcanilor pentru realizarea expoziției Blood and Honey: the Future’s in the Balkans 

(Sânge și miere: Viitorul este în Balcani) (Klosterneuburg, Austria, 2003). Cu scopul 

declarat de a spori interesul Occidentului pentru regiune, prin opoziție cu faptul de a 

„expune obiecte exotice”, Szeemann a creat un cadru lipsit de ambiguitate, prin 

intermediul căruia regiunea urma să fie descoperită. La „polii dinte mânie și tandrețe, 

dezastru și idilă” – prin urmare, ab initio, un loc al contradicțiilor: un loc în care putem 

regăsi toate aceste „etnicități multilingvistice și religii, majorități și minorități”, și în 

același timp, un loc în care oamenii atribuie multă importanță faptului de „a fi reprezentați 

ca națiuni”; un loc în care se află viitorul Balcanilor și în care putem călători în trecut. În 

timp ce această balansare între trecut și viitor ar fi putut reprezenta un context interesant 

în care să plasăm lucrările de artă ale artiștilor contemporani din regiune, Szeemann a 

integrat trecutul destul de selectiv iar imaginea viitorului a fost delegată publicului. Prin 

concentrarea asupra lucrărilor care făceau referiri explicite la violență, război sau la 

opoziția extremă (muzică zgomotoasă, nunți, etc) și prin prezentarea de elemente 

istorice în configurația peisajului, cum ar fi seria de sculpturi de la Galeria Națională de la 

Tirana, regrupate sub numele de „Homo Socialisticus” sau caleașca lui Franz Ferdinand 

(reamintirea imaginii orașului Sarajevo ca locul în care a început Primul Război Mondial), 

instalația a fost menită să corespundă unei imagini pe care publicul să o recunoască 

imediat. Folosirea unor astfel de dispozitive nu era neobișnuită pentru Szeemann și nici 

interesul pentru reprezentarea geografică, în ciuda faptului că celelalte expoziții pe care 

le-a declarat ca făcând parte din aceeași serie (Visionary Switzerland [Elveția Vizionară]) 

[1991], Austria in a Lacework of Roses [Austria într-un macrame de trandafiri] [1996], 

Beware of Leaving Your Dreams, You Might Find Yourself in the Dream of Others – 100 

Years of Art in Poland [Nu renunțați la visele voastre, căci v-ați putea trezi în visele altora – 

100 de ani de artă în Polonia] [2001] și ultima, La Belgique visionnaire – C’est arrivé près 

de chez nous [Belgia vizionară – S-a întâmplat aproape de noi] [2005]) s-au concentrat 

întotdeauna pe o țară și nu pe o întreagă regiune. Mai problematic este răspunsul la 

întrebarea „ce anume dorea să realizeze în cele din urmă, prin astfel de încadrări”, și 
14anume „faptul de a contura spiritualitatea unei regiuni, a unei țări și a locuitorilor săi”.  

Indiferent dacă folosim spiritualitatea ca metaforă sau cealaltă „mitologemă abuzată” a 
15mentalității,  în efortul de a găsi un atribut colectiv generic cu care să balansăm lipsa de 

analiză temeinică, întrucât acest lucru se poate dovedi „prea dificil sau prea îndelungat”, 

rezultatul este același: capcanele stereotipice inevitabile, în legătură cu care curatorul 

macedonian Suzana Milevska a recunoscut că erau încorporate în perechea „sânge și 
16miere”, în „greutatea etimologică și mitică și în structura dicotomizată”.

În timp ce Harald Szeemann a urmat, prin selecția sa, recomandările curatorilor și 

artiștilor din fiecare țară, imaginea sa preconcepută despre Balcani era mai puternică și a 

clasificat realitățile pe care le-a descoperit „pe teren”, mai ales pentru că propria sa aură a 

creat anumite așteptări de la oamenii pe care i-a întâlnit și nu este improbabil ca aceștia 
17să-i fi oferit imaginea pe care o căuta.  René Block, celălalt curator foarte cunoscut, care a 

abordat regiunea în același an, 2003, a oferit o înțelegere mai nunanțată, mai întâi prin 

faptul de a fi trecut de la o poziție de autor la poziția de reporter, care întotdeauna își 

mediază relatarea prin vocile profesioniștilor locali. Expoziția de la Kassel a fost, pentru 

René Block, doar o parte dintr-un proiect mai mare intitulat The Balkan Trilogy (Trilogia 

Balcanică), care s-a desfășurat de-a lungul unui an (2003-04). Debutul trilogiei, expoziția 

In the Gorges of the Balkans: A Report („În prăpăstiile Balcanilor: un raport”) a avut la 

[14] Harald Szeemann, On 
the Exhibition', în Blut und 
Honig: Zukunft ist am Balkan 
(Blood and Honey: the 
Future's in the Balkans), 
Sammlung Essl, 
Klosterneuburg, Austria, 
2003.

[15]  Maria Todorova, 
'Introduction: Learning 
Memory, Remembering 
Identity', în Balkan Identities: 
Nation and Memory, ed Maria 
Todorova, Hurst&Co, London, 
2004, p 5.

[16]  Suzana Milevska a 
propus, de fapt, conceptul 
unei expoziții cu titlul Honey 
and Blood (Sânge și miere), 
pornind de la etimologia 
cuvântului Balcan, care vine 
din turcescul ʽbalʼ (miere) și 
ʽkanʼ (sânge) și se referă la 
regiunea întâlnită de soldații 
otomani și care i-a surprins 
datorită verilor calde și 
primitoare și iernilor foarte 
aspre. Suzana Milevska, „The 
apparent charm of the 
Balkans. Some background 
information on the project 
“Honey and Bloodʼ”, în 
Artelier, 8/2003, MNAC & 
ICCA București, România.

[17]  Analizând reacția 
Occidentului cu privire la 
situația din Bosnia din timpul 
războiului ca o manifestare 
tipică a percepției occidentale 
care dorește să vadă în 
Balcani victima perpetuă, 
Slavoj Žižek relatează 
povestea unei „expediții 
antropologice cu încercarea 
de a contacta un trib sălbatic 
din jungla Noii Zeelande, 
despre care se spune că a 
dansat un dans teribil 
purtând măști grotești care 
întruchipau ideea de moarte. 
Seara, când au găsit tribul, i-
au rugat să danseze acel 
dans, iar dansul din 
următoarea dimineață a 
corespuns descrierii; 
mulțumiți, membrii expediției 
s-au întors în lumea civilizată 
și au scris o mult-apreciată 
relatare despre ritualurile 
sălbatice ale primitivilor. La 
scurt timp după aceasta, 
însă, când alți exploratori au 
găsit tribul și au învățat să le 
vorbească limba corect, s-a 
demonstrat că acest dans 
teribil nu exista în cele din 
urmă: din discuțiile cu primul 
grup de exploratori, 
aborigenii au înțeles oarecum 
ce anume doreau străinii și 
imediat, în noaptea de după 

37



În schimb, la începutul lui 2000, un alt spectru a fost resuscitat și a venit să înlocuiască 

Estul general cu Balcanii mai specifici și mai problematici. Dacă faptul de a fi asociat cu 

fostul Est sau cu Estul postcomunist/socialist/Titoist era ceva ce toate țările din acea parte 

a Europei trebuiau să experimenteze mai mult sau mai puțin, ca un proces care să le 

însoțească în trecerea la statutul de societăți capitaliste, chiar dacă le-a plăcut sau nu, 

noua etichetă de Balcani, atașată țărilor care până atunci făcuseră parte din Europa de Est 

și chiar din Europa Centrală, a fost respinsă cu mult mai multă violență. 

Balcanii, departe de a fi doar o denumire geografică sau istorică, neutră, au început să 

poarte, de la sfârșitul secolului al XIX-lea „conotațiile negative de murdărie, pasivitate, 

neîncredere, ignorare a femeilor, complot, lipsă de scrupulozitate, oportunism, indolență, 
9superstiție, apatie, birocrație lipsită de principii și supra-zeloasă, și așa mai departe”.  

Războaiele din Iugoslavia, generalizate pe nedrept ca fiind „războaie balcanice”, au 

generat, cu toate acestea, o criză balcanică. Regiunea a început deodată să fie percepută 

ca o amenințare pentru securitatea vecinilor săi occidentali și a readus la suprafață un 

concept care dispăruse, aparent, în timpul comunismului. Spre deosebire de „fostul Est”, 

Balcanii nu fuseseră niciodată acceptați pe deplin ca parte integrantă din Europa, ci 

limitați la marginile acesteia, undeva în apropiere de Orient. „În regiunea propriu-zisă, 

Balcanii sunt întotdeauna considerați a se afla altundeva, la sud-est de oriunde ne-am 
10afla”,  scrie autoarea Vesna Goldsworthy și, în acest fel, un proces de balcanizare a 

devenit echivalentul unei identificări cu Cealaltă parte sau, mai rău, cu partea întunecată 

a unei indentități incomplete. 

Erhard Busek, politicianul austriac care a prezidat Pactul de Stabilitate pentru Europa de 

Sud-Est, a recunoscut că pentru a schimba atitudinea față de Balcani, care sunt văzuți ca 

o regiune în permanență instabilă, trebuie să începem prin a-i schimba numele:

Trebuie să spunem rămas bun termenului de „Balcani” și să numim această 

parte a continentului, „Europa de Sud-Est”. De ce? Termenul de „Balcani” este 

asociat cu o notă psihologică de condenscendență care în mod sigur afectează 
11oamenii astfel denumiți.

În ciuda tonului său paternalist, Busek admite deschis că motivul pentru integrarea 

Balcanilor este în primul rând în interesele însăși ale Uniunii Europene – nu doar pentru a 

ne asigura că „războiul de aproape” nu va ajunge în „Europa”, dar și pentru a recupera 

regiunea care a fost considerată o parte fundamentală a Europei și de care Churchill era 

mândru de a o fi salvat, mai exact Grecia, leagănul civilizației europene, de influența 

sovietică, în 1945:

Europa este pe deplin responsabilă pentru Europa de Sud-Est. UE trebuie să 

realizeze că acoperirea decalajului dintre noi și Grecia este o sarcină primară, 

deoarece nu există o altă metodă de a-i integra cu adevărat pe greci, și fără 
12perspectiva extinderii, regiunea va dobândi cu greu stabilitate.

Odată cu apariția expozițiilor de artă balcanică de la sfârșitul anilor 1990, discursul a 

trecut de la condiția mai specifică a post-comunismului, la condiția mai generală a 

„celuilalt”. De asemenea, din punct de vedere geografic, aceste expoziții au adus în 

centrul atenției țări precum Grecia și Turcia, care nu-și găsiseră locul în niciuna dintre 

reprezentațiile estice anterioare și s-au concentrat în mod deosebit pe țările din fosta 

Iugoslavie și Albania. 

Mai mult decât în cazul expozițiilor din Europa de Est, atenția acordată Balcanilor nu a fost 

doar geografică, ci a făcut referire directă la Balcani ca la o construcție mentală. Chiar 
13dacă nu a fost mai veche decât construcția Europei de Est,  și a coincis în mare parte cu 

aceasta, construcția Balcanilor a avut, totuși, un impact mai puternic și a atins cea mai 

sensibilă coardă a identității culturale (etnice și religioase) a Europei de Vest. Alegerea de 

a distruge clișeele balcanice sau de a le consolida a fost evident o decizie curatorială, iar 

[9] Jezernik, op. cit., p 26.

[10]  Vesna Goldsworthy, 
Inventing Ruritania: The 
Imperialism of the 
Imagination, Yale University 
Press, New Haven, 
CT–Londra, 1998, p ix.

[11]  Erhard Busek, 'Austria 
and the Balkans', în Blut und 
Honig: Zukunft ist am 
Balkan (Blood and Honey: 
the Future's in the 
Balkans),, Sammlung Essl, 
Klosterneuburg, Austria, 
2003.

[12]  Ibid.

[13]  După cum 
demonstrează Larry Wolff în 
cartea sa, Inventing Eastern 
Europe, perechea Vest/Est 
ca reprezentând diferența 
dintre civilizație/barbarism a 
înlocuit, în secolul al XVIII-
lea, polarizarea care 
existase până atunci între 
Sud/Nord. Potrivit acestuia, 
acest vechi set de 
prejudecăți culturale și nu 
doar diferența economică 
dintre Vest și Est a făcut ca 
umbrele să persiste chiar și 
atunci când Cortina de Fier 
dispăruse. 
Larry Wolff, Inventing 
Eastern Europe: The Map of 
Civilization on the Mind of 
the Enlightenmen, Stanford 
University Press, Stanford, 
CA, 1994.

36

expozițiile Blood and Honey și In the Gorges of the Balkans reprezintă două posibile 

modele de ilustrare a acestei decizii. 

Balcanii paradoxali ca loc al schimbărilor permanente (făcând din încercarea de a-i 

suprinde trăsăturile, o sarcină imposibilă) și, în același timp, ca loc în care istoria este 

suspendată iar relațiile dintre oameni au un caracter esențial (atât în sens arhaic cât și 

universal) par să fi fost punctul de plecare pentru Harald Szeemann în abordarea 

Balcanilor pentru realizarea expoziției Blood and Honey: the Future’s in the Balkans 

(Sânge și miere: Viitorul este în Balcani) (Klosterneuburg, Austria, 2003). Cu scopul 

declarat de a spori interesul Occidentului pentru regiune, prin opoziție cu faptul de a 

„expune obiecte exotice”, Szeemann a creat un cadru lipsit de ambiguitate, prin 

intermediul căruia regiunea urma să fie descoperită. La „polii dinte mânie și tandrețe, 

dezastru și idilă” – prin urmare, ab initio, un loc al contradicțiilor: un loc în care putem 

regăsi toate aceste „etnicități multilingvistice și religii, majorități și minorități”, și în 

același timp, un loc în care oamenii atribuie multă importanță faptului de „a fi reprezentați 

ca națiuni”; un loc în care se află viitorul Balcanilor și în care putem călători în trecut. În 

timp ce această balansare între trecut și viitor ar fi putut reprezenta un context interesant 

în care să plasăm lucrările de artă ale artiștilor contemporani din regiune, Szeemann a 

integrat trecutul destul de selectiv iar imaginea viitorului a fost delegată publicului. Prin 

concentrarea asupra lucrărilor care făceau referiri explicite la violență, război sau la 

opoziția extremă (muzică zgomotoasă, nunți, etc) și prin prezentarea de elemente 

istorice în configurația peisajului, cum ar fi seria de sculpturi de la Galeria Națională de la 

Tirana, regrupate sub numele de „Homo Socialisticus” sau caleașca lui Franz Ferdinand 

(reamintirea imaginii orașului Sarajevo ca locul în care a început Primul Război Mondial), 

instalația a fost menită să corespundă unei imagini pe care publicul să o recunoască 

imediat. Folosirea unor astfel de dispozitive nu era neobișnuită pentru Szeemann și nici 

interesul pentru reprezentarea geografică, în ciuda faptului că celelalte expoziții pe care 

le-a declarat ca făcând parte din aceeași serie (Visionary Switzerland [Elveția Vizionară]) 

[1991], Austria in a Lacework of Roses [Austria într-un macrame de trandafiri] [1996], 

Beware of Leaving Your Dreams, You Might Find Yourself in the Dream of Others – 100 

Years of Art in Poland [Nu renunțați la visele voastre, căci v-ați putea trezi în visele altora – 

100 de ani de artă în Polonia] [2001] și ultima, La Belgique visionnaire – C’est arrivé près 

de chez nous [Belgia vizionară – S-a întâmplat aproape de noi] [2005]) s-au concentrat 

întotdeauna pe o țară și nu pe o întreagă regiune. Mai problematic este răspunsul la 

întrebarea „ce anume dorea să realizeze în cele din urmă, prin astfel de încadrări”, și 
14anume „faptul de a contura spiritualitatea unei regiuni, a unei țări și a locuitorilor săi”.  

Indiferent dacă folosim spiritualitatea ca metaforă sau cealaltă „mitologemă abuzată” a 
15mentalității,  în efortul de a găsi un atribut colectiv generic cu care să balansăm lipsa de 

analiză temeinică, întrucât acest lucru se poate dovedi „prea dificil sau prea îndelungat”, 

rezultatul este același: capcanele stereotipice inevitabile, în legătură cu care curatorul 

macedonian Suzana Milevska a recunoscut că erau încorporate în perechea „sânge și 
16miere”, în „greutatea etimologică și mitică și în structura dicotomizată”.

În timp ce Harald Szeemann a urmat, prin selecția sa, recomandările curatorilor și 

artiștilor din fiecare țară, imaginea sa preconcepută despre Balcani era mai puternică și a 

clasificat realitățile pe care le-a descoperit „pe teren”, mai ales pentru că propria sa aură a 

creat anumite așteptări de la oamenii pe care i-a întâlnit și nu este improbabil ca aceștia 
17să-i fi oferit imaginea pe care o căuta.  René Block, celălalt curator foarte cunoscut, care a 

abordat regiunea în același an, 2003, a oferit o înțelegere mai nunanțată, mai întâi prin 

faptul de a fi trecut de la o poziție de autor la poziția de reporter, care întotdeauna își 

mediază relatarea prin vocile profesioniștilor locali. Expoziția de la Kassel a fost, pentru 

René Block, doar o parte dintr-un proiect mai mare intitulat The Balkan Trilogy (Trilogia 

Balcanică), care s-a desfășurat de-a lungul unui an (2003-04). Debutul trilogiei, expoziția 

In the Gorges of the Balkans: A Report („În prăpăstiile Balcanilor: un raport”) a avut la 

[14] Harald Szeemann, On 
the Exhibition', în Blut und 
Honig: Zukunft ist am Balkan 
(Blood and Honey: the 
Future's in the Balkans), 
Sammlung Essl, 
Klosterneuburg, Austria, 
2003.

[15]  Maria Todorova, 
'Introduction: Learning 
Memory, Remembering 
Identity', în Balkan Identities: 
Nation and Memory, ed Maria 
Todorova, Hurst&Co, London, 
2004, p 5.

[16]  Suzana Milevska a 
propus, de fapt, conceptul 
unei expoziții cu titlul Honey 
and Blood (Sânge și miere), 
pornind de la etimologia 
cuvântului Balcan, care vine 
din turcescul ʽbalʼ (miere) și 
ʽkanʼ (sânge) și se referă la 
regiunea întâlnită de soldații 
otomani și care i-a surprins 
datorită verilor calde și 
primitoare și iernilor foarte 
aspre. Suzana Milevska, „The 
apparent charm of the 
Balkans. Some background 
information on the project 
“Honey and Bloodʼ”, în 
Artelier, 8/2003, MNAC & 
ICCA București, România.

[17]  Analizând reacția 
Occidentului cu privire la 
situația din Bosnia din timpul 
războiului ca o manifestare 
tipică a percepției occidentale 
care dorește să vadă în 
Balcani victima perpetuă, 
Slavoj Žižek relatează 
povestea unei „expediții 
antropologice cu încercarea 
de a contacta un trib sălbatic 
din jungla Noii Zeelande, 
despre care se spune că a 
dansat un dans teribil 
purtând măști grotești care 
întruchipau ideea de moarte. 
Seara, când au găsit tribul, i-
au rugat să danseze acel 
dans, iar dansul din 
următoarea dimineață a 
corespuns descrierii; 
mulțumiți, membrii expediției 
s-au întors în lumea civilizată 
și au scris o mult-apreciată 
relatare despre ritualurile 
sălbatice ale primitivilor. La 
scurt timp după aceasta, 
însă, când alți exploratori au 
găsit tribul și au învățat să le 
vorbească limba corect, s-a 
demonstrat că acest dans 
teribil nu exista în cele din 
urmă: din discuțiile cu primul 
grup de exploratori, 
aborigenii au înțeles oarecum 
ce anume doreau străinii și 
imediat, în noaptea de după 

37



bază cunoștințele sale despre regiune încă din 1995 când era organizatorul Bienalei de la 

Istanbul. Expoziția a fost, de asemenea, menită să funcționeze ca referință la localizarea 

sa din Kassel, ca o modalitate de a arăta (sau de a compensa) absența relativă a artiștilor 

est-europeni din toate expozițiile Documenta, anterioare. 

A doua parte a trilogiei a constat într-o serie de proiecte independente organizate de 

partenerii reprezentați în expoziție, „în orașele din Balcani”, în cazul cărora René Block i-a 

delegat pe curatorii de la nivel local să ia decizii în acest sens. Luând diferite forme – 

conferințe, publicații, expoziții, bienale – de la Istanbul, Zagreb, Sarajevo, Sofia, Belgrad 

și până la orașul kurd Diyarbakir, acestea nu numai că au oferit curatorilor posibilitatea de  

a organiza ceva ce era deosebit de relevant pentru contextul lor dar au și consolidat relații 

între acele locuri care nu sunt în niciun caz atât de închegate așa cum ar sugera percepția 

occidentală. Trilogia s-a încheiat din nou la Kassel, cu o retrospectivă istorică a artistului 

croat Mangelos – în semn de recunoaștere a rolului său influent în rândul artiștilor din 

fosta Iugoslavie – și cu un proiect specific local, dezvoltat de artista de origine slovenă, 

Marjetica Potrć.   

In the Gorges of the Balkans a fost un titlu pe care René Block l-a împrumutat din Odiseea 

Orientală a lui Karl May, însă proiectul în sine a reinterpretat abordarea plină de 

prejudecăți a romancierului german față de un loc în care nu a călătorit niciodată. De 

aceea, nu doar faptul de a fi pornit într-o călătorie prin Balcani, ci și de a fi facilitat 

dezvoltarea tuturor acestor proiecte, au reprezentat modalitatea în care curatorul a dorit 

să evidențieze din start că percepțiile privind regiunea pot începe să se schimbe în 

regiunea propriu-zisă.     

Ne întoarcem și continuăm să vorbim despre aceste expoziții deoarece extinderea UE încă 

mai face ca subiectul să fie relevant nu doar dintr-un motiv istoric, dat fiind faptul că, deși 

războaiele „balcanice” s-au încheiat iar „cealaltă parte” înaintează acum spre Est, UE încă 

decide, ca într-un fel de über-școală, cine va trece clasa și va deveni european de clasă 

superioară. Pe măsură ce acest lucru se întâmplă, sub denumiri diferite (cum ar fi noua 

Europă), aceste expoziții continuă să fie organizate, mai ales în Vest, și puține dintre ele 

redefinesc hărțile mentale ale regiunii pe care o încadrează. Acest lucru, însă, nu ar putea 

fi posibil ca proces unilateral, și ar necesita o revizuire a ierarhiilor și a istoriilor (artei) 

Occidentului în sine. După cum evidențiază curatorul Maria Hlavajova, Estul nu poate fi 

considerat cu adevărat „fostul Est” decât dacă acest lucru provoacă „Occidentul să se 

redefinească, în ciuda superiorității economice, ca și « fostul Vest »’”.   

Sarcina ar consta, în acest caz, în găsirea unor modalități de a depăși asimetria care 

rezidă în rămășițele cronice ale diviziunilor din Europa de după războiul rece. Acest lucru 

nu se poate întâmpla prin reprimarea diferențelor sau prin absorbirea lor în narațiunile 

occidentale, ci mai degrabă, printr-un melanj dinamic constant care să determine 

schimbarea pozițiilor estetice, culturale și politice ale Europei, ea însăși în continuă 
18schimbare.  

Dar aceasta este o sarcină pe care alte expoziții trebuie să și-o asume – este decizia 

curatorilor de a le limita geografic sau nu. 

Traducere de Andreea Bălan

sosirea lor, l-au inventat 
special pentru ei, pentru a le 
satisface solicitarea... Pe 
scurt, exploratorii au primit 
propriul mesaj de la 
aborigeni, în forma sa 
inversată, adevărată” 
(Slavoj Žižek, Metastases of 
Enjoyment: Six Essays on 
Women and Causality, 
Verso, Londra, 1994, p 213). 
Relația dintre curatori și 
artiști nu poate fi comparată 
cu cea dintre antropologi și 
un trib; cu toate acestea, 
povestea poate oferi o 
imagine interesantă asupra 
caracterului uneori pervers și 
manipulator al acestei relații. 

[18] Maria Hlavajova, 
'Towards the Normal: 
Negotiating the “Former 
East”', în The Manifesta 
Decade, editori Barbara 
Vanderlinden și Elena 
Filipovic, MIT Press, 
Cambridge, MA, 2005.

38



CAPTIVANTĂ ȘI NOUĂ: 
IDENTITATEA EUROPEANĂ SAU 
CÂMPUL ARTISTIC ȘI PRODUCEREA 
UNUI CONCEPT DE „PRIETEN”

JENS KASTNER
Jens Kastner este istoric de artă, filosof și sociolog. Este doctor în filozofie. A fost cercetător 
asociat la Institutul de Sociologie din cadrul Universității din Munster (1999-2004), la Institutul de 
Istorie Economică și Socială al Universității din Viena (2006-2008) și în proiectul programelor de 
studii în „Dezvoltarea Internațională” la Universitatea din Viena (2008-2010). Începând cu anul 
2008 este cercetător asociat și conferențiar la Institutul de Teoria Artei și Studii Culturale din 
cadrul Academiei de Arte Frumoase din Viena. A scris articole în ziare și reviste despre mișcările 
sociale, studii culturale și arta contemporană. Este editorul coordonator al Bildpunkt. Magazine of 
IG Bildende Kunst. 

Text publicat anterior în Springerin numărul 2/2005, Viena.



Cultura este în pericol și pare să fie pe cale a-și pierde autonomia greu câștigată pe 

măsură ce globalizarea neoliberală își urmează cursul. Pierre Bourdieu a lansat acest 

avertisment și, pentru a înlătura această amenințare, nu recomandă întoarcerea la 

dihotomia globalizare / naționalism cultural. În locul acesteia, Bourdieu propune „tradiția 
1internaționalismului artistic”.  O asemenea tradiție poate fi gândită numai ca una ce-și 

face loc în alte domenii, pornind de la autonomia pe care și-a dobândit-o. Practicile din 

domeniul culturii fac asta oricum, pentru că acesta este locul în care, printre altele, se 

creează afilieri eficiente din punct de vedere politic și se construiesc identități. Chiar și în 

condițiile transformărilor actuale ale statului național, această funcție constitutivă nu s-a 

pierdut. Astfel, un internaționalism cultural cu adevărat eficient trebuie să ia în 

considerare și aceste schimbări. Dacă este gândit ca „european”, se dovedește a fi extrem 

de dispus la exploatare din partea tuturor proiectelor hegemonice și astfel nu mai este de 

fapt deloc internaționalism. Avertismentul lui Bourdieu implică de asemenea o dilemă. 

Opunând o cultură văzută ca „europeană” unei forme de economisire percepută ca fiind în 
2mare măsură americană,  acesta propune constituirea unei politici identitare pentru 

Europa. Aceasta deoarece Europa este astfel încărcată cu conținuturi și sensuri ce le dau 

deoparte pe celelalte. Chiar și expozițiile de artă contemporană pe această temă sunt 

întotdeauna în pericol de a ilustra politicile Uniunii Europene, tocmai datorită faptului că 
3„Europa” este un concept care, pare-se, poate fi umplut cu orice conținut.  Chiar și 

celelalte sensuri ale „Europei” – trecutul ei colonial sau actuala ei severitate din zona 

politicilor de imigrare – sunt deschise cooptării de către politicile hegemonice ale Uniunii 

Europene atunci când sunt tratate în ariile culturale. La fel cu filosoful Étienne Balibar în 
4 5cartea sa Nous, citoyens d'Europe?,  expoziții precum Exciting Europe de la  Leipzig  și 

6The New Europe de la Viena  au tratat acest subiect și au încercat să privească Europa cu 

un ochi critic. Toate aceste evenimente au în comun modul în care încearcă să deschidă 

perspective pentru o Europă diferită, mai bună, discutând Europa reală, prezentă, 

predominantă. Titlurile expozițiilor funcționează la fel cu întrebarea pusă de titlul cărții lui 

Balibar (chiar dacă nu sună, poate, la fel de sec), care ar trebui să suscite un „da” spontan 

și hotărât din partea majorității celor ce se regăsesc din punct de vedere structural printre 

potențialii săi cititori, înainte de a fi aruncat măcar o privire înăuntru. Dar cei cărora 

Europa li se pare „nouă” și „captivantă” sunt în situația descrisă de Bourdieu la începutul 

acestui articol – sau în cel mai bun caz într-o dilemă. Întrebarea decisivă care trebuie pusă 

în legătură cu fiecare astfel de punct de vedere este deci dacă tradiția artistică poate fi 

actualizată în sensul de a i se oferi o distanță critică față de proiectele și politicile 

hegemonice. Dacă nu se poate face acest lucru, internaționalismul artistic s-ar întinde 

doar până la granițele Europei.

[1] Pierre Bourdieu, „Kultur 
in Gefahr” (Cultura în 
pericol), în Pierre Bourdieu, 
Gegenfeuer 2, Constance, 
2001, p. 82–99, aici p. 91.

[2]  Pierre Bourdieu, „Die 
Durchsetzung des 
amerikanischen Modells und 
ihre Folgen” (Impunerea 
modelului american și 
efectele sale), în Pierre 
Bourdieu, Gegenfeuer 2, 
Constance, 2001, p. 27–33.

[3]  Pentru ca acest lucru să 
fie valabil, nu trebuie nici 
măcar să fie concepute într-
o modalitate la fel de imună 
la orice problemă de 
reprezentare precum „The 
New Ten”, eveniment care, 
ținând pasul cu extinderea 
UE, a atribuit câte un artist 
fiecărui steag național. 
Expoziția The New Ten. 
Zeitgenössische Kunst aus 
den 10 neuen 
Mitgliedsstaaten der 
Europäischen Union (Noul 
Zece. Artă contemporană din 
cele 10 noi state membre 
ale Uniunii Europene) a fost 
organizată în colaborare de 
către Stiftung für Kunst und 
Kultur e. V. Bonn, 
Künstlerhaus din Viena, 
Mannheim Kunsthalle și de 
Museum voor Moderne Kunst 
Oostende în 2004/2005.

[4]  Étienne Balibar, We, 
Citizens of Europe?, 
University of Princeton, 
Princeton NJ, 2004. 

[5]  Exciting Europe, curatori 
Margarethe Makovec și 
Anton Lederer, Galerie für 
zeitgenössische Kunst, 
Leipzig, 2 iulie - 22 august 
2004.

40

Balibar, probabil unul din cei mai cunoscuți discipoli ai lui Louis Althusser, folosește 

granițele europene ca platformă de lansare pentru propria lui abordare a temei. Pe Balibar 

îl interesează „granițele politice și istorice ca etaloane ale cetățeniei și ale spiritului civic 

(granițe) și ca puteri și linii de demarcație pentru zonele în care democrația încetează sau 
7reînvie (frontiere)”.  Pentru Balibar, a discuta granițele în legătură cu Europa înseamnă a 

privi, pe de o parte, către împărțirea colonială a lumii sau către consecințele ei post-

coloniale, și pe de altă parte către excluderile din Europa zilei de azi. Aceste două 

perspective converg, printre altele, în diagnoza „re-colonizării” pe care Balibar o observă 

atunci când este vorba despre situația migranților din Uniunea Europeană, care după el se 

reflectă atât în concepția despre oameni (Menschenbild) cât și  in viața de zi cu zi. Pornind 

din acest punct, autorul reflectează asupra identității și ajunge la concluzia că poate 

accepta un „noi” european doar dacă acesta este un „noi” radical democratic. Dacă lucrăm 

la o identitate europeană, trebuie s-o facem doar cu scopul de a depăși separațiile interne 

dintre europenii indigeni și cei ce au fost declarați „străini”, cât și pentru a realiza un rol al 

Europei în lume, nespecificat și de concepție nouă.

Piper și miere

Expoziția Exciting Europe pornește, la fel ca Balibar, de la granițe: granițele la care 

oamenii sunt opriți, filtrați și monitorizați sunt arenele centrale ale migrației. Dar granițele 

și conturul lor s-au schimbat și nu mai coincid în mod necesar cu limitele statelor 
8naționale.  De exemplu, limitele exterioare ale statelor care au semnat Acordul de la 

Schengen sunt mult mai concret definite decât cele ale Uniunii Europene extinse. 

Lucrările prezente în expoziție tratează de asemenea aspecte ale migrației către acele 

regiuni care din punct de vedere al Acordului sunt definite ca „state terțe sigure”. Cele mai 

convingătoare sunt lucrările ce-și îndreaptă atenția estetică spre aspecte specifice ale 

acestui status quo. Proiecția video Paprenjak Prison (2004) prezentată de grupul Social 

Impact vorbește în principal despre lipsa de sens. Neputința din Jezevo, o așa-zisă „tabără 

de primire” pentru refugiați, este ilustrată de panorama autostrăzii dintre Zagreb și 

Belgrad, care trece pe lângă tabăra croată. În timp ce șoseaua își inversează înțelesul (de 

la „mobilitate” la „lipsă de sens”) titlul lucrării se referă și la repere simbolice: paprenjak 

este o prăjitură croată cu piper și miere, un simbol naționalist al rolului auto-asumat – cel 

de zid de apărare contra invadatorilor islamici de toate felurile. Reclama filmului spune 

„Au venit după miere, iar nouă ne-au lăsat doar piperul”. În vreme ce grupul Social Impact 

anticipează viitorul politicilor UE în proiecțiile lor video, efectul lucrării lui Adrian Paci își 

are originea în cea mai mare parte în tradițiile oamenilor care au imigrat deja. Aici, în loc 

să fie înfățișați îmbrăcați cu cele mai bune haine în fața noilor lor locuințe, familiile de 

imigranți pozează pe fundalul fostului lor mediu de trai. Abia la o a doua privire îți dai 

seama că imigranții albanezi nu apar în Italia, ci în fața unor panouri pictate în alb și negru 

ce înfățișează țara lor de baștină. Astfel, patru mari fotografii color tratează cu umor nu 

numai spațiile goale din ambele părți, ci și iluzia autenticului – și aici, și acolo. Lucrarea 

grupului Skart, care a comandat unor grupuri ce se ocupă de broderie să coasă milieuri, 

pare și ea să fie una tradiționalistă. Femeile – din familii de imigranți – au fost încurajate 

să-și exprime experiențele în cuvinte „înșirate pe ață” în loc să brodeze aforisme de pus în 

bucătărie. „Acolo, departe, altcineva și-a găsit drumul” este un exemplu de astfel de 

motto contemporan, care contrastează în mod comic cu formula tradițională.

Martin Krenn lucrează în mare parte fără opoziția cronologică atunci/acum, care implică în 

mod natural și o legătură dintre tradiție și modernitate atribuită doar imigranților ce vin în 

Europa. În lucrările lui Krenn, contactul personal pe care Paci îl creează cu cei pe care îi 

prezintă este lărgit. Orășenii proveniți din imigrație înfățișați de Krenn în studiul lui City 

Views au decis singuri asupra selecției de texte care să-i reprezinte. Lucrările lui Krenn 

[6]  The New Europe. Culture 
of Mixing and Politics of 
Representation, curatori 
Marius Babias și Dan 
Perjovschi, Generali 
Foundation, Viena, 20 
ianuarie - 24 aprilie 2005; 
vedeți cronica lui Christian 
Egger din Springerin, 1/2005, 
p. 69.

[7] Balibar, op. cit.

[8]  În tipologia și cronologia 
pe care o fac în legătură cu 
granițele, Joachim Becker și 
Andrea Komlosy atribuie 
totuși un rol special granițelor 
naționale. Statul a creat atât 
condițiile necesare pentru 
răspândirea muncii retribuite 
și a eliberării muncitorilor, 
precum și o standardizare a 
spațiilor, născută din 
uniformitatea legală și 
culturală. Intrarea statului și 
a capitalului în spații și în 
condițiile de trai s-a făcut 
simultan. După părerea mea, 
este necesar, mai ales în ceea 
ce privește așa-zisul „proces 
de unificare europeană”, să se 
insiste asupra acestui efect 
continuu al statalității, chiar 
dacă aceasta se înfățișează 
diferit acum față de secolul al 
XIX-lea. Vedeți Joachim 
Becker/Andrea Komlosy, 
„Grenzen und Räume – 
Formen und Wandel. 
Grenztypen von der 
Stadtmauer bis zum 
>Eisernen Vorhang<„ în 
Joachim Becker/Andrea 
Komlosy (ed.), Grenzen 
weltweit. Zonen, Linien, 
Mauern im historischen 
Vergleich, Viena, 2004, p. 
21–54.

41



Cultura este în pericol și pare să fie pe cale a-și pierde autonomia greu câștigată pe 

măsură ce globalizarea neoliberală își urmează cursul. Pierre Bourdieu a lansat acest 

avertisment și, pentru a înlătura această amenințare, nu recomandă întoarcerea la 

dihotomia globalizare / naționalism cultural. În locul acesteia, Bourdieu propune „tradiția 
1internaționalismului artistic”.  O asemenea tradiție poate fi gândită numai ca una ce-și 

face loc în alte domenii, pornind de la autonomia pe care și-a dobândit-o. Practicile din 

domeniul culturii fac asta oricum, pentru că acesta este locul în care, printre altele, se 

creează afilieri eficiente din punct de vedere politic și se construiesc identități. Chiar și în 

condițiile transformărilor actuale ale statului național, această funcție constitutivă nu s-a 

pierdut. Astfel, un internaționalism cultural cu adevărat eficient trebuie să ia în 

considerare și aceste schimbări. Dacă este gândit ca „european”, se dovedește a fi extrem 

de dispus la exploatare din partea tuturor proiectelor hegemonice și astfel nu mai este de 

fapt deloc internaționalism. Avertismentul lui Bourdieu implică de asemenea o dilemă. 

Opunând o cultură văzută ca „europeană” unei forme de economisire percepută ca fiind în 
2mare măsură americană,  acesta propune constituirea unei politici identitare pentru 

Europa. Aceasta deoarece Europa este astfel încărcată cu conținuturi și sensuri ce le dau 

deoparte pe celelalte. Chiar și expozițiile de artă contemporană pe această temă sunt 

întotdeauna în pericol de a ilustra politicile Uniunii Europene, tocmai datorită faptului că 
3„Europa” este un concept care, pare-se, poate fi umplut cu orice conținut.  Chiar și 

celelalte sensuri ale „Europei” – trecutul ei colonial sau actuala ei severitate din zona 

politicilor de imigrare – sunt deschise cooptării de către politicile hegemonice ale Uniunii 

Europene atunci când sunt tratate în ariile culturale. La fel cu filosoful Étienne Balibar în 
4 5cartea sa Nous, citoyens d'Europe?,  expoziții precum Exciting Europe de la  Leipzig  și 

6The New Europe de la Viena  au tratat acest subiect și au încercat să privească Europa cu 

un ochi critic. Toate aceste evenimente au în comun modul în care încearcă să deschidă 

perspective pentru o Europă diferită, mai bună, discutând Europa reală, prezentă, 

predominantă. Titlurile expozițiilor funcționează la fel cu întrebarea pusă de titlul cărții lui 

Balibar (chiar dacă nu sună, poate, la fel de sec), care ar trebui să suscite un „da” spontan 

și hotărât din partea majorității celor ce se regăsesc din punct de vedere structural printre 

potențialii săi cititori, înainte de a fi aruncat măcar o privire înăuntru. Dar cei cărora 

Europa li se pare „nouă” și „captivantă” sunt în situația descrisă de Bourdieu la începutul 

acestui articol – sau în cel mai bun caz într-o dilemă. Întrebarea decisivă care trebuie pusă 

în legătură cu fiecare astfel de punct de vedere este deci dacă tradiția artistică poate fi 

actualizată în sensul de a i se oferi o distanță critică față de proiectele și politicile 

hegemonice. Dacă nu se poate face acest lucru, internaționalismul artistic s-ar întinde 

doar până la granițele Europei.

[1] Pierre Bourdieu, „Kultur 
in Gefahr” (Cultura în 
pericol), în Pierre Bourdieu, 
Gegenfeuer 2, Constance, 
2001, p. 82–99, aici p. 91.

[2]  Pierre Bourdieu, „Die 
Durchsetzung des 
amerikanischen Modells und 
ihre Folgen” (Impunerea 
modelului american și 
efectele sale), în Pierre 
Bourdieu, Gegenfeuer 2, 
Constance, 2001, p. 27–33.

[3]  Pentru ca acest lucru să 
fie valabil, nu trebuie nici 
măcar să fie concepute într-
o modalitate la fel de imună 
la orice problemă de 
reprezentare precum „The 
New Ten”, eveniment care, 
ținând pasul cu extinderea 
UE, a atribuit câte un artist 
fiecărui steag național. 
Expoziția The New Ten. 
Zeitgenössische Kunst aus 
den 10 neuen 
Mitgliedsstaaten der 
Europäischen Union (Noul 
Zece. Artă contemporană din 
cele 10 noi state membre 
ale Uniunii Europene) a fost 
organizată în colaborare de 
către Stiftung für Kunst und 
Kultur e. V. Bonn, 
Künstlerhaus din Viena, 
Mannheim Kunsthalle și de 
Museum voor Moderne Kunst 
Oostende în 2004/2005.

[4]  Étienne Balibar, We, 
Citizens of Europe?, 
University of Princeton, 
Princeton NJ, 2004. 

[5]  Exciting Europe, curatori 
Margarethe Makovec și 
Anton Lederer, Galerie für 
zeitgenössische Kunst, 
Leipzig, 2 iulie - 22 august 
2004.

40

Balibar, probabil unul din cei mai cunoscuți discipoli ai lui Louis Althusser, folosește 

granițele europene ca platformă de lansare pentru propria lui abordare a temei. Pe Balibar 

îl interesează „granițele politice și istorice ca etaloane ale cetățeniei și ale spiritului civic 

(granițe) și ca puteri și linii de demarcație pentru zonele în care democrația încetează sau 
7reînvie (frontiere)”.  Pentru Balibar, a discuta granițele în legătură cu Europa înseamnă a 

privi, pe de o parte, către împărțirea colonială a lumii sau către consecințele ei post-

coloniale, și pe de altă parte către excluderile din Europa zilei de azi. Aceste două 

perspective converg, printre altele, în diagnoza „re-colonizării” pe care Balibar o observă 

atunci când este vorba despre situația migranților din Uniunea Europeană, care după el se 

reflectă atât în concepția despre oameni (Menschenbild) cât și  in viața de zi cu zi. Pornind 

din acest punct, autorul reflectează asupra identității și ajunge la concluzia că poate 

accepta un „noi” european doar dacă acesta este un „noi” radical democratic. Dacă lucrăm 

la o identitate europeană, trebuie s-o facem doar cu scopul de a depăși separațiile interne 

dintre europenii indigeni și cei ce au fost declarați „străini”, cât și pentru a realiza un rol al 

Europei în lume, nespecificat și de concepție nouă.

Piper și miere

Expoziția Exciting Europe pornește, la fel ca Balibar, de la granițe: granițele la care 

oamenii sunt opriți, filtrați și monitorizați sunt arenele centrale ale migrației. Dar granițele 

și conturul lor s-au schimbat și nu mai coincid în mod necesar cu limitele statelor 
8naționale.  De exemplu, limitele exterioare ale statelor care au semnat Acordul de la 

Schengen sunt mult mai concret definite decât cele ale Uniunii Europene extinse. 

Lucrările prezente în expoziție tratează de asemenea aspecte ale migrației către acele 

regiuni care din punct de vedere al Acordului sunt definite ca „state terțe sigure”. Cele mai 

convingătoare sunt lucrările ce-și îndreaptă atenția estetică spre aspecte specifice ale 

acestui status quo. Proiecția video Paprenjak Prison (2004) prezentată de grupul Social 

Impact vorbește în principal despre lipsa de sens. Neputința din Jezevo, o așa-zisă „tabără 

de primire” pentru refugiați, este ilustrată de panorama autostrăzii dintre Zagreb și 

Belgrad, care trece pe lângă tabăra croată. În timp ce șoseaua își inversează înțelesul (de 

la „mobilitate” la „lipsă de sens”) titlul lucrării se referă și la repere simbolice: paprenjak 

este o prăjitură croată cu piper și miere, un simbol naționalist al rolului auto-asumat – cel 

de zid de apărare contra invadatorilor islamici de toate felurile. Reclama filmului spune 

„Au venit după miere, iar nouă ne-au lăsat doar piperul”. În vreme ce grupul Social Impact 

anticipează viitorul politicilor UE în proiecțiile lor video, efectul lucrării lui Adrian Paci își 

are originea în cea mai mare parte în tradițiile oamenilor care au imigrat deja. Aici, în loc 

să fie înfățișați îmbrăcați cu cele mai bune haine în fața noilor lor locuințe, familiile de 

imigranți pozează pe fundalul fostului lor mediu de trai. Abia la o a doua privire îți dai 

seama că imigranții albanezi nu apar în Italia, ci în fața unor panouri pictate în alb și negru 

ce înfățișează țara lor de baștină. Astfel, patru mari fotografii color tratează cu umor nu 

numai spațiile goale din ambele părți, ci și iluzia autenticului – și aici, și acolo. Lucrarea 

grupului Skart, care a comandat unor grupuri ce se ocupă de broderie să coasă milieuri, 

pare și ea să fie una tradiționalistă. Femeile – din familii de imigranți – au fost încurajate 

să-și exprime experiențele în cuvinte „înșirate pe ață” în loc să brodeze aforisme de pus în 

bucătărie. „Acolo, departe, altcineva și-a găsit drumul” este un exemplu de astfel de 

motto contemporan, care contrastează în mod comic cu formula tradițională.

Martin Krenn lucrează în mare parte fără opoziția cronologică atunci/acum, care implică în 

mod natural și o legătură dintre tradiție și modernitate atribuită doar imigranților ce vin în 

Europa. În lucrările lui Krenn, contactul personal pe care Paci îl creează cu cei pe care îi 

prezintă este lărgit. Orășenii proveniți din imigrație înfățișați de Krenn în studiul lui City 

Views au decis singuri asupra selecției de texte care să-i reprezinte. Lucrările lui Krenn 

[6]  The New Europe. Culture 
of Mixing and Politics of 
Representation, curatori 
Marius Babias și Dan 
Perjovschi, Generali 
Foundation, Viena, 20 
ianuarie - 24 aprilie 2005; 
vedeți cronica lui Christian 
Egger din Springerin, 1/2005, 
p. 69.

[7] Balibar, op. cit.

[8]  În tipologia și cronologia 
pe care o fac în legătură cu 
granițele, Joachim Becker și 
Andrea Komlosy atribuie 
totuși un rol special granițelor 
naționale. Statul a creat atât 
condițiile necesare pentru 
răspândirea muncii retribuite 
și a eliberării muncitorilor, 
precum și o standardizare a 
spațiilor, născută din 
uniformitatea legală și 
culturală. Intrarea statului și 
a capitalului în spații și în 
condițiile de trai s-a făcut 
simultan. După părerea mea, 
este necesar, mai ales în ceea 
ce privește așa-zisul „proces 
de unificare europeană”, să se 
insiste asupra acestui efect 
continuu al statalității, chiar 
dacă aceasta se înfățișează 
diferit acum față de secolul al 
XIX-lea. Vedeți Joachim 
Becker/Andrea Komlosy, 
„Grenzen und Räume – 
Formen und Wandel. 
Grenztypen von der 
Stadtmauer bis zum 
>Eisernen Vorhang<„ în 
Joachim Becker/Andrea 
Komlosy (ed.), Grenzen 
weltweit. Zonen, Linien, 
Mauern im historischen 
Vergleich, Viena, 2004, p. 
21–54.

41



sunt portrete doar în măsura în care condensează situațiile în care sensibilitățile devin 

evidente. Deoarece le grupează pe arii tematice precum „Locuri apropriate”, „Educație”, 

„Serviciu”,  „Politici ale migrației”, Krenn oferă acces la spații ce înconjoară viața de zi cu zi 

a oamenilor cu care vorbește, spații ce au fost prezentate, descrise și astfel create de ei 

înșiși. Rezultatul este o serie de imagini ale orașelor europene constând numai din 

afirmații ale oamenilor care altminteri sunt subreprezentați în sfera publică. În plus, 

combinația de fotografie și text urmează tradiția studiului social, fără totuși a transmite 

pretenții incontestabile de adevăr sau moralitate. Până la urmă, ambițiile artistice rămân 

importante atunci când granițele nu mai sunt trasate sau citite la bariere, ci se regăsesc 

de multă vreme pe teren economic, social și cultural.

Toate aceste lucrări sunt luări de poziție ce atrag atenția asupra spațiilor goale și a 

rupturilor, dar și asupra excluderii și a violenței, și astfel, în ultimă instanță, dau o tentă 

ironică titlului expoziției. Studiul lui Martin Krenn indică, printre altele, o „altă” Europă, 

una care nu este reprezentată. Este vorba oare de noua Europă?

Noua cetățenie

Drumul de la un diagnostic al vremurilor noastre la propunerile politice este paradoxal. 

Balibar numește granița „condiția absolut nedemocratică și «arbitrară» a instituțiilor 
9democratice”  Granițele împart oamenii în „cetățeni” și „alții”. Astfel, ele produc indivizi 

10fără drepturi, lucru care, conform principiilor umaniste, n-ar trebui să se întâmple.  

Individul fără drepturi, o contradicție teoretică în sine și în același timp o realitate la scară 

enormă, este astfel punctul de plecare al reflecțiilor lui Balibar cu privire la o nouă formă 
11de cetățenie, care abia se formează odată cu lupta pentru „dreptul la drepturi”.  Motto-ul 

mișcării Muncitorilor Fără Pământ din Brazilia, „Dreptate pentru cei fără drepturi”, 

demersul zapatist făcut în numele „drepturilor și culturii indigene”, precum și campaniile 

azilanților din Europa pentru dreptul la rezidență sunt tot atâtea exemple de astfel de 

luptă. Date fiind politicile europene privind azilul și dreptul la cetățenie consfințite prin 
12Tratatul de la Maastricht, Balibar vorbește chiar de „apartheid European”.  Pentru a-l 

13contracara, Balibar susține modelul unei „cetățenii fără comunitate”.  Acest lucru este de 

conceput numai dacă cetățenia statală nu este văzută ca un act unilateral de conferire a 

unui statut. Dimpotrivă, Balibar o vede ca pe un proces dialectic ce include atât 
14constituitul cât și constituenții, sau ca pe „un ansamblu de practici”.  Conform tezei lui 

teoretice politice, calitatea de cetățean, în sensul de participare activă a tuturor în viața 

politică, ar trebui să se formeze independent de afilierile bazate pe comuniunea de valori, 

și independent de orice alt fel de afiliere.

Balibar merge pe o linie foarte subțire între condițiile sociale și redefinirea termenilor. 

Acest exercițiu este încercat și de expozițiile intitulate Exciting Europe sau The New 

Europe. Ce mai este captivant în legătură cu Europa? Ce mai este nou? Ambele proiecte 

au pornit de la faptul că „Europa” este un construct ce se bazează pe diferențieri 

dependente de situație – față de, să zicem, „imperialismul american”, „islamismul turc” 

sau „dezordinea balcanică”. Totuși, faptul că asemenea constructe produc concepte 

politice longevive și efecte materiale relativ stabile le transformă în probleme: tentativele 

de redefinire pot oricând eșua și ascunde tocmai contextul care le-a cauzat. Strategiile 

artistice sunt și ele la fel de predispuse la acest fenomen, pe cât sunt intervențiile lui 

Bourdieu și Balibar.

Oricum, pe drumul dintre diagnoza vremurilor noastre și recomandarea politică, de la 

Europa prezentă la cea viitoare, obstacolele structurale de genul excluderilor și natura 

violentă a proceselor identitare nu ar trebui deloc să fie neglijate. În fond, chiar Balibar 
15critica „forma națiunii” , subliniind structurarea economică și ideologică violentă. Astfel, 

[9] Balibar, op. cit.

[10]  Giorgio Agamben a 
subliniat și el acest paradox 
al umanismului și i-a descris 
pe cei fără drepturi ca pe 
imaginea în oglindă a 
suveranului; sunt tratați de 
către politică doar ca „viață 
nudă” și sunt astfel creați ca 
atare. Pentru Agamben, 
refugiații sunt la rândul lor 
prototipuri ale celor ce 
întruchipează viața nudă. 
Vedeți Giorgio Agamben, 
Homo sacer: Sovereign 
Power and Bare Life, 
Stanford University Press, 
Stanford, 1998.

[11]  Balibar, op. cit.

[12]  Balibar, op. cit.

[13]  Balibar, op. cit.

[14]  Balibar, op. cit.

[15]  După Balibar, forma 
națională este forma cu cele 
mai bune rezultate în lupta 
permanentă pentru controlul 
acumulării de capital. În 
secolele al XIX-lea și al XX-
lea, forma națională 
subordona existența 
oamenilor de toate clasele 
(și genurile) statutului lor de 
cetățeni. Pe parcursul 
acestui proces s-au creat și 
se creează etnicități 
exclusive. Étienne Balibar, 
„The Nation Form: History 
and Ideology”, în Étienne 
Balibar/Immanuel 
Wallerstein, Race, Nation, 
Class: Ambiguous Identities. 
NY, Verso, 1991.

42

unitatea care organizează aspectul social conform nevoilor statului este creată în 

domeniul cultural, este înrădăcinată în sentimentul apartenenței. Ceea ce Balibar 

formulează aici pentru statul național clasic se poate aplica în formă modificată și  Uniunii 

Europene: în decursul europenizării capitalului se intervine și asupra numirii individului 

„European” în numele unui colectiv. Faptul că tot felul de instituții culturale au fost 

angrenate în această construcție a identității europene este gata să treacă neobservat 

chiar și în remarcile lui Balibar privind Europa. Autorul nu mai desemnează instituții – sau, 

ca să folosim cuvintele lui Althusser, aparate ideologice de stat – precum școala sau 

familia drept solul fertil al violenței structurale. Dimpotrivă, conform cu stilul teoriei 

modernizării, violența este percepută doar ca izbucnire și exces. Răbufnește atunci când 

legătura – până atunci presupusă stabilă – dintre stat, teritoriu și populație se rupe, lucru 

care se întâmplă, de obicei, în urma globalizării, sub forma crizei statului național.

Având acest punct focal, Europa ca proiect supranațional ce aspiră către putere și 

formează un nou tip de stat tinde să fie pierdută din vedere. Este totuși important să avem 

în vedere acest fapt, nu în ultimul rând pentru a putea apăra autonomia domeniului 

cultural împotriva subordonării sale de către domeniul economic sau a integrării sale în 

acesta din urmă. Totuși, chiar și exemplele date aici, de strategii artistice de succes, sunt 

în pericol de a-și pierde funcția. Aceasta din cauză că sunt confundate cu (sau considerate 

a reprezenta) însuși lucrul pe care îl tratează. Această idee nu este atât de fantezistă pe 

cât ar părea la prima vedere: în afară de luarea critică de poziție deja menționată, 

expozițiile de acest fel reprezintă de asemenea o atitudine conștientă în raport cu migrația 

și cu o întreagă altă serie de probleme ale globalizării, precum și o generație de artiști 

tineri, multiculturali, activiști, care atât în calitate de oameni cât și de artiști fac ca 

răspunsul entuziast să pară cel corect: iată, aceasta este noua Europă, și este realmente 

captivantă! Totuși, având în vedere că această realitate constă doar dintr-o foarte mică 

parte a unui câmp social și așa restrâns (datorită elitismului său), este necesar să 

subliniem ideea că echilibristica dintre condițiile sociale și redefinirea conceptelor este 

contraproductivă atunci când nu mai este percepută ca o mediere dificilă între două 

straturi diferite – dacă se presupune că Europa este cu adevărat „captivantă” sau „nouă” 

doar pentru că este numită astfel.

Traducere de Sorana Lupu

43



sunt portrete doar în măsura în care condensează situațiile în care sensibilitățile devin 

evidente. Deoarece le grupează pe arii tematice precum „Locuri apropriate”, „Educație”, 

„Serviciu”,  „Politici ale migrației”, Krenn oferă acces la spații ce înconjoară viața de zi cu zi 

a oamenilor cu care vorbește, spații ce au fost prezentate, descrise și astfel create de ei 

înșiși. Rezultatul este o serie de imagini ale orașelor europene constând numai din 

afirmații ale oamenilor care altminteri sunt subreprezentați în sfera publică. În plus, 

combinația de fotografie și text urmează tradiția studiului social, fără totuși a transmite 

pretenții incontestabile de adevăr sau moralitate. Până la urmă, ambițiile artistice rămân 

importante atunci când granițele nu mai sunt trasate sau citite la bariere, ci se regăsesc 

de multă vreme pe teren economic, social și cultural.

Toate aceste lucrări sunt luări de poziție ce atrag atenția asupra spațiilor goale și a 

rupturilor, dar și asupra excluderii și a violenței, și astfel, în ultimă instanță, dau o tentă 

ironică titlului expoziției. Studiul lui Martin Krenn indică, printre altele, o „altă” Europă, 

una care nu este reprezentată. Este vorba oare de noua Europă?

Noua cetățenie

Drumul de la un diagnostic al vremurilor noastre la propunerile politice este paradoxal. 

Balibar numește granița „condiția absolut nedemocratică și «arbitrară» a instituțiilor 
9democratice”  Granițele împart oamenii în „cetățeni” și „alții”. Astfel, ele produc indivizi 

10fără drepturi, lucru care, conform principiilor umaniste, n-ar trebui să se întâmple.  

Individul fără drepturi, o contradicție teoretică în sine și în același timp o realitate la scară 

enormă, este astfel punctul de plecare al reflecțiilor lui Balibar cu privire la o nouă formă 
11de cetățenie, care abia se formează odată cu lupta pentru „dreptul la drepturi”.  Motto-ul 

mișcării Muncitorilor Fără Pământ din Brazilia, „Dreptate pentru cei fără drepturi”, 

demersul zapatist făcut în numele „drepturilor și culturii indigene”, precum și campaniile 

azilanților din Europa pentru dreptul la rezidență sunt tot atâtea exemple de astfel de 

luptă. Date fiind politicile europene privind azilul și dreptul la cetățenie consfințite prin 
12Tratatul de la Maastricht, Balibar vorbește chiar de „apartheid European”.  Pentru a-l 

13contracara, Balibar susține modelul unei „cetățenii fără comunitate”.  Acest lucru este de 

conceput numai dacă cetățenia statală nu este văzută ca un act unilateral de conferire a 

unui statut. Dimpotrivă, Balibar o vede ca pe un proces dialectic ce include atât 
14constituitul cât și constituenții, sau ca pe „un ansamblu de practici”.  Conform tezei lui 

teoretice politice, calitatea de cetățean, în sensul de participare activă a tuturor în viața 

politică, ar trebui să se formeze independent de afilierile bazate pe comuniunea de valori, 

și independent de orice alt fel de afiliere.

Balibar merge pe o linie foarte subțire între condițiile sociale și redefinirea termenilor. 

Acest exercițiu este încercat și de expozițiile intitulate Exciting Europe sau The New 

Europe. Ce mai este captivant în legătură cu Europa? Ce mai este nou? Ambele proiecte 

au pornit de la faptul că „Europa” este un construct ce se bazează pe diferențieri 

dependente de situație – față de, să zicem, „imperialismul american”, „islamismul turc” 

sau „dezordinea balcanică”. Totuși, faptul că asemenea constructe produc concepte 

politice longevive și efecte materiale relativ stabile le transformă în probleme: tentativele 

de redefinire pot oricând eșua și ascunde tocmai contextul care le-a cauzat. Strategiile 

artistice sunt și ele la fel de predispuse la acest fenomen, pe cât sunt intervențiile lui 

Bourdieu și Balibar.

Oricum, pe drumul dintre diagnoza vremurilor noastre și recomandarea politică, de la 

Europa prezentă la cea viitoare, obstacolele structurale de genul excluderilor și natura 

violentă a proceselor identitare nu ar trebui deloc să fie neglijate. În fond, chiar Balibar 
15critica „forma națiunii” , subliniind structurarea economică și ideologică violentă. Astfel, 

[9] Balibar, op. cit.

[10]  Giorgio Agamben a 
subliniat și el acest paradox 
al umanismului și i-a descris 
pe cei fără drepturi ca pe 
imaginea în oglindă a 
suveranului; sunt tratați de 
către politică doar ca „viață 
nudă” și sunt astfel creați ca 
atare. Pentru Agamben, 
refugiații sunt la rândul lor 
prototipuri ale celor ce 
întruchipează viața nudă. 
Vedeți Giorgio Agamben, 
Homo sacer: Sovereign 
Power and Bare Life, 
Stanford University Press, 
Stanford, 1998.

[11]  Balibar, op. cit.

[12]  Balibar, op. cit.

[13]  Balibar, op. cit.

[14]  Balibar, op. cit.

[15]  După Balibar, forma 
națională este forma cu cele 
mai bune rezultate în lupta 
permanentă pentru controlul 
acumulării de capital. În 
secolele al XIX-lea și al XX-
lea, forma națională 
subordona existența 
oamenilor de toate clasele 
(și genurile) statutului lor de 
cetățeni. Pe parcursul 
acestui proces s-au creat și 
se creează etnicități 
exclusive. Étienne Balibar, 
„The Nation Form: History 
and Ideology”, în Étienne 
Balibar/Immanuel 
Wallerstein, Race, Nation, 
Class: Ambiguous Identities. 
NY, Verso, 1991.

42

unitatea care organizează aspectul social conform nevoilor statului este creată în 

domeniul cultural, este înrădăcinată în sentimentul apartenenței. Ceea ce Balibar 

formulează aici pentru statul național clasic se poate aplica în formă modificată și  Uniunii 

Europene: în decursul europenizării capitalului se intervine și asupra numirii individului 

„European” în numele unui colectiv. Faptul că tot felul de instituții culturale au fost 

angrenate în această construcție a identității europene este gata să treacă neobservat 

chiar și în remarcile lui Balibar privind Europa. Autorul nu mai desemnează instituții – sau, 

ca să folosim cuvintele lui Althusser, aparate ideologice de stat – precum școala sau 

familia drept solul fertil al violenței structurale. Dimpotrivă, conform cu stilul teoriei 

modernizării, violența este percepută doar ca izbucnire și exces. Răbufnește atunci când 

legătura – până atunci presupusă stabilă – dintre stat, teritoriu și populație se rupe, lucru 

care se întâmplă, de obicei, în urma globalizării, sub forma crizei statului național.

Având acest punct focal, Europa ca proiect supranațional ce aspiră către putere și 

formează un nou tip de stat tinde să fie pierdută din vedere. Este totuși important să avem 

în vedere acest fapt, nu în ultimul rând pentru a putea apăra autonomia domeniului 

cultural împotriva subordonării sale de către domeniul economic sau a integrării sale în 

acesta din urmă. Totuși, chiar și exemplele date aici, de strategii artistice de succes, sunt 

în pericol de a-și pierde funcția. Aceasta din cauză că sunt confundate cu (sau considerate 

a reprezenta) însuși lucrul pe care îl tratează. Această idee nu este atât de fantezistă pe 

cât ar părea la prima vedere: în afară de luarea critică de poziție deja menționată, 

expozițiile de acest fel reprezintă de asemenea o atitudine conștientă în raport cu migrația 

și cu o întreagă altă serie de probleme ale globalizării, precum și o generație de artiști 

tineri, multiculturali, activiști, care atât în calitate de oameni cât și de artiști fac ca 

răspunsul entuziast să pară cel corect: iată, aceasta este noua Europă, și este realmente 

captivantă! Totuși, având în vedere că această realitate constă doar dintr-o foarte mică 

parte a unui câmp social și așa restrâns (datorită elitismului său), este necesar să 

subliniem ideea că echilibristica dintre condițiile sociale și redefinirea conceptelor este 

contraproductivă atunci când nu mai este percepută ca o mediere dificilă între două 

straturi diferite – dacă se presupune că Europa este cu adevărat „captivantă” sau „nouă” 

doar pentru că este numită astfel.

Traducere de Sorana Lupu

43



POZIȚIA FOSTULUI BLOC ESTIC ÎN 
NOILE TEORII CRITICE ȘI ÎN 
PRACTICILE CURATORIALE RECENTE  

EDIT ANDRÁS
Când Estul a părăsit terenul

Dorința de integrare a fostului bloc estic (și categoric a Ungariei) în scena de artă 

internațională amintește de acele formațiuni militare cărora nu li s-a comunicat că 

războiul a luat sfîrșit. În context artistic, asta înseamnă pur și simplu că a dispărut 

dominația unui centru, în care se putea integra și la care trebuia să se adapteze odinioară 

orice scenă mai măruntă sau mai marginală dacă aspira să facă parte din lumea bună a 

modernității (adică din civilizația occidentală). În zilele noastre, toată lumea știe că în 

urma fenomenului numit cotitură postcolonială, fărâmițarea centrului a dat naștere 

multor focare locale mai mărunte. Cu un drum, au dispărut astfel și metanarațiunea, 

respectiv canonul prin care cineva putea căpăta acces, dacă nu chiar în locurile de seamă, 

atunci măcar în templul avantajat și apărat cu eficacitate al artei. O asemenea busolă ce 

garantase o scară de valori, împreună cu o seamă de privilegii aferente, a început să se 

deregleze în fundamentele sale în jurul lui 1989, iar în constelația geopolitică de după 11 

septembrie (2001, evident) a ajuns să-și piardă toate funcțiile. Locul ei a fost luat de o 

suită de micronarațiuni, care, spre deosebire de edificiul precedent, vertical și ierarhizat, 

a început să se organizeze într-o rețea regională, transregională, transnațională și 

anapoda, fără niciun fel de regularități formale. Prin urmare, pînă și caracterul special al 

axei Vest-Est și-a pierdut rațiunea de a fi. Situația „privilegiată” și fără îndoială 

generatoare de atenție ce rezulta din faptul de a fi contrapartea „mai puțin dezvoltată” a 

sinelui occidental, ca un fel de câmp de proiecție, nu mai deranjează pe nimeni, întrucât 

marginalitatea – ca poziție de discurs – s-a multiplicat și ea. Cu alte cuvinte, pe scena 

artistică astfel lărgită concurează pentru atenție tot felul de poziții marginale.

Credința că trebuie să așteptăm cu răbdare sau să înlesnim prin acțiuni de PR ca lumea să 

ne descopere ca pe un fel de diamant neșlefuit e o iluzie larg răspândită. Adevărul e mai 

degrabă că pentru atenție trebuie muncit. E aproape un loc comun că produsul trebuie să 

fie specific, local, căci nimeni nu mai e interesat astăzi de un produs mainstream căruia i s-

a adăugat doar o nuanță locală. Cu toate astea, conținutul, mesajul, lucrul de comunicat 

trebuie să participe totuși la discursul public mondial și, chiar dacă trebuie s-o facă de pe 

poziții locale, limbajul trebuie să fie inteligibil și pentru cei din exterior. Activitatea de 

mediere a traducerii culturale, explorarea contextului cultural local nu pot fi însă evitate. 

Vorbesc, bineînțeles, de cazul în care vrem să fim văzuți și auziți.

Estul ar putea reveni

Noile teorii critice par să fie în favoarea noastră. Ne aflăm în mijlocul unui discurs 

internațional intens, un discurs public constituit din dezbateri, un discurs care e deschis și 

Ostalgia, New Museum, New York, 6 iulie – 2 octombrie 2011

Sanja Ivekovic, Sweet Violence [Dulce violență], The Museum of Modern Art, New York, 18 decembrie 2011 – 26 

martie 2012

 

Textul a fost publicat anterior în revista Idea - artă+societate, 40/2012.

Edit András este istoric de artă, cercetător principal la Institutul de Istoria Artei din cadrul 
Academiei Ungare de Științe din Budapesta. Este editor al publicației Transitland: Video Art from 
Central and Eastern Europe 1989 - 2009, (Museum Ludwig, Budapesta, 2010). A contribuit cu 
articole și studii în volume colective, precum Art after Conceptual Art (ed. Alexander Alberro și 
Sabeth Buchmann, MIT Press, Cambridge MA, 2006). 

45



POZIȚIA FOSTULUI BLOC ESTIC ÎN 
NOILE TEORII CRITICE ȘI ÎN 
PRACTICILE CURATORIALE RECENTE  

EDIT ANDRÁS
Când Estul a părăsit terenul

Dorința de integrare a fostului bloc estic (și categoric a Ungariei) în scena de artă 

internațională amintește de acele formațiuni militare cărora nu li s-a comunicat că 

războiul a luat sfîrșit. În context artistic, asta înseamnă pur și simplu că a dispărut 

dominația unui centru, în care se putea integra și la care trebuia să se adapteze odinioară 

orice scenă mai măruntă sau mai marginală dacă aspira să facă parte din lumea bună a 

modernității (adică din civilizația occidentală). În zilele noastre, toată lumea știe că în 

urma fenomenului numit cotitură postcolonială, fărâmițarea centrului a dat naștere 

multor focare locale mai mărunte. Cu un drum, au dispărut astfel și metanarațiunea, 

respectiv canonul prin care cineva putea căpăta acces, dacă nu chiar în locurile de seamă, 

atunci măcar în templul avantajat și apărat cu eficacitate al artei. O asemenea busolă ce 

garantase o scară de valori, împreună cu o seamă de privilegii aferente, a început să se 

deregleze în fundamentele sale în jurul lui 1989, iar în constelația geopolitică de după 11 

septembrie (2001, evident) a ajuns să-și piardă toate funcțiile. Locul ei a fost luat de o 

suită de micronarațiuni, care, spre deosebire de edificiul precedent, vertical și ierarhizat, 

a început să se organizeze într-o rețea regională, transregională, transnațională și 

anapoda, fără niciun fel de regularități formale. Prin urmare, pînă și caracterul special al 

axei Vest-Est și-a pierdut rațiunea de a fi. Situația „privilegiată” și fără îndoială 

generatoare de atenție ce rezulta din faptul de a fi contrapartea „mai puțin dezvoltată” a 

sinelui occidental, ca un fel de câmp de proiecție, nu mai deranjează pe nimeni, întrucât 

marginalitatea – ca poziție de discurs – s-a multiplicat și ea. Cu alte cuvinte, pe scena 

artistică astfel lărgită concurează pentru atenție tot felul de poziții marginale.

Credința că trebuie să așteptăm cu răbdare sau să înlesnim prin acțiuni de PR ca lumea să 

ne descopere ca pe un fel de diamant neșlefuit e o iluzie larg răspândită. Adevărul e mai 

degrabă că pentru atenție trebuie muncit. E aproape un loc comun că produsul trebuie să 

fie specific, local, căci nimeni nu mai e interesat astăzi de un produs mainstream căruia i s-

a adăugat doar o nuanță locală. Cu toate astea, conținutul, mesajul, lucrul de comunicat 

trebuie să participe totuși la discursul public mondial și, chiar dacă trebuie s-o facă de pe 

poziții locale, limbajul trebuie să fie inteligibil și pentru cei din exterior. Activitatea de 

mediere a traducerii culturale, explorarea contextului cultural local nu pot fi însă evitate. 

Vorbesc, bineînțeles, de cazul în care vrem să fim văzuți și auziți.

Estul ar putea reveni

Noile teorii critice par să fie în favoarea noastră. Ne aflăm în mijlocul unui discurs 

internațional intens, un discurs public constituit din dezbateri, un discurs care e deschis și 

Ostalgia, New Museum, New York, 6 iulie – 2 octombrie 2011

Sanja Ivekovic, Sweet Violence [Dulce violență], The Museum of Modern Art, New York, 18 decembrie 2011 – 26 

martie 2012

 

Textul a fost publicat anterior în revista Idea - artă+societate, 40/2012.

Edit András este istoric de artă, cercetător principal la Institutul de Istoria Artei din cadrul 
Academiei Ungare de Științe din Budapesta. Este editor al publicației Transitland: Video Art from 
Central and Eastern Europe 1989 - 2009, (Museum Ludwig, Budapesta, 2010). A contribuit cu 
articole și studii în volume colective, precum Art after Conceptual Art (ed. Alexander Alberro și 
Sabeth Buchmann, MIT Press, Cambridge MA, 2006). 

45



la care poate participa oricine – cel puțin în principiu. Dacă există vreun moment propice 

pentru așa ceva, atunci clipa ca fostul bloc estic să iasă din situația periferică în care se 

află tocmai a sosit, deoarece lumea așteaptă chiar experiența și cunoașterea acumulată în 

privința cărora regiunea prezintă un potențial extraordinar. În realitate, miezul acestui 

discurs internațional e constituit tocmai din dorința de a găsi noi puncte de sprijin în 

interpretarea lumii, respectiv din cântărirea șanselor de supraviețuire într-o lume plină de 

tensiuni, rupturi și violență deopotrivă la nivel macro și micro. Participarea la acest discurs 

e posibilă, bineînțeles, însă nu prin imitarea second-hand, low tech a modei actuale sau a 

trendului unui centru închipuit. Dacă această strategie putea funcționa încă în paradigma 

modernistă, în cea de acum așa ceva nu mai are trecere. Ținerea artificială în viață sau 

reanimarea vreunei atitudini istorice nu e, nici ea, o cale de urmat, și cu atât mai puțin în 

numele cuvântului de ordine al pluralismului neutru, care fusese dintotdeauna 

imperativul pieței, un imperativ pur și simplu mincinos. În zilele noastre e inevitabil să iei 

poziție și să delimitezi în mod apăsat poziția locală și particulară din care vorbești. (Din 

acest motiv se folosește atât de des în discursul internațional expresia agency, cu sensul 

de „autorizare”, „reprezentare”.) Reanimarea unui fenomen învechit nu funcționează însă 

nici din motivul că, așa cum se întâmplă și cu vârsta, ne putem imagina că suntem tineri și 

în formă, ba chiar putem da această impresie și altora, dar generațiile mai tinere știu în 

mod precis că nu facem parte din ele. Asta nu înseamnă totuși că ar trebui să lăsăm 

trecutul deoparte. Dimpotrivă: prin modificarea și trecerea în prim-plan a conceptului de 

temporalitate (adică prin acceptarea faptului că pot exista mai multe temporalități 

paralele), înțelegerea trecutului, analiza sa capătă o importanță extraordinară, dar mai 

ales din perspectiva prezentului și pentru interpretarea dilemelor acestuia, nicidecum din 

dorința nostalgică de a retrăi trecutul. Pentru modernitate și modernism (pentru care 

postmodernismul joacă rolul de act final), prezentul a existat doar în raport cu viitorul, 

fiind tratat drept ceva secundar, fără valoare, în timp ce trecutul a fost cioplit numaidecât 
1în piatră și canonizat.

Raportul schimbat cu timpul e unul dintre argumentele principale de partea faptului că, în 

calitate de concept, arta contemporană e folosită, de diverșii teoreticieni, într-un sens mai 
2îngust și mai concret decît acela al artei făcute de contemporani : expresia ajunge să 

desemneze o nouă perioadă, o nouă atitudine, una care vine după modernitate și diferă în 

mod fundamental de ea, iar ceea ce ajunge în centru, în absența unei imagini clare despre 

viitor, este, în umbra trecutului ce bântuie, trăirea intensă a prezentului, explorarea 

acestuia. Prin urmare, caracterul apolitic al epocii precedente, viziunea sa anistorică au 

ajuns, după 1989, să fie în mare măsură erodate, iar după 11 septembrie au devenit cu 

totul intenabile și anacronice. Locul lor a fost luat de o stare de alertă intelectuală 

permanentă, de autoreflecție și de gândire critică.

Una peste alta, în acest nou peisaj discursiv, baterea în retragere a canonului modernist 

foarte puțin prielnic diverselor margini și cercul extrem de larg, nemaiîntâlnit chiar, al 

noilor alianțe posibile creaseră o situație favorabilă: ele au dat fostului bloc estic 

posibilitatea de a ieși din umbra imaginară a Cortinei de Fier. Nu vorbesc nici din greșeală 

de efemerul globalism al anilor nouăzeci, care ne iluziona cu ștergerea granițelor și voia să 

frământe lumea într-un aluat uniform. Această iluzie s-a destrămat odată cu prăbușirea 

Gemenilor, cînd a început ridicarea de noi ziduri și stabilirea de noi granițe, vânarea unui 

dușman presupus în locurile pe care el le-a părăsit demult și suspendarea, în numele 
3 acestei vânători, a democrațiilor, împreună cu cronicizarea acestei „stări de excepție” și 

câștigarea de teren a forțelor politice naționaliste și fundamentaliste.

Majoritatea artei contemporane a mers împotriva acestui proces care voia să stabilească 

o nouă ierarhie și a dezvoltat rețele orizontale ce se suprapun. În această privință, 

Documenta 11 (al cărei curator fusese Okwui Enwezor) e un fel de cumpănă a apelor în 

sens absolut. Ea a făcut evidentă nevoia irepresibilă de spațiu a marginilor și 

îngenuncherea centrului, care nu s-a mai refăcut după această pierdere de poziție și se 

rătăcește tot mai mult în spectacol, în meandrele dubioase ale industriei culturale, în 

nevoia de a distra masele, adică într-o industrie în care nu se cer prea multe referințe 

profesionale. Numeroase muzee încearcă să păstreze mitul că ele ar da tonul prin tot soiul 

de expoziții blockbuster, chiar dacă muzeul a rămas doar una dintre scenele posibile 

printre numeroasele bienale, spații expoziționale alternative, proiecte pentru spațiul 

public și comunitare. La nivelul teoriei, această recăpătare a cunoștinței se formulează, 

dacă privim din Lumea a Treia și a Patra de odinioară, în schimbări de direcție precum 
4programul „provincializării Europei”  (eurocentrismul poate fi chiar uitat, el e deja de mult 

inacceptabil) sau, dacă privim din Europa Centrală și de Est, acela al „provincializării 

Europei Occidentale”. Cu alte cuvinte, în loc de alergarea după miraje, au devenit actuale 

formularea și articularea unor poziții relevante atât în producția de artă, cât și în 

interpretarea ei.

Meciul dintre Est și Est

Dezintegrarea sângeroasă, prin război civil, a Iugoslaviei a contribuit cu siguranță la 

diferențierea Balcanilor de blocul estic și la evidențierea sa ca subregiune pe scena 

europeană, o subregiune care a dat naștere unor lucrări puternice ce reflectează asupra 

războiului și asupra schimbării identităților. Fără-ndoială că trăsătura dominantă a anilor 

nouăzeci a fost ieșirea în evidență a Balcanilor, grație relativei separări a ex-Iugoslaviei de 

tabăra socialistă și posibilității de mobilizare rapidă a rețelei sale de comunicare, care, 

tocmai din cauza acestei separări, fusese mai extinsă decît aceea a altor țări. În plus, a 

mai venit și vântul din pupă reprezentat de munca teoretică al cărei obiect a devenit 

subregiunea, precum și foamea de exotism a pieței. În cele din urmă, dar nu îl ultimul 

rând, conștiința vinovată a Occidentului a contribuit și ea la explozia Balcanilor ca temă.

Datorită situației în care se afla, periferia taberei socialiste de odinioară, de pildă țările 

baltice sau România, și-a păstrat luciditatea și diversele tipuri de monitorizare critică pe 

care le-a dezvoltat, respectiv enormul avantaj al marginii, care lucrează împotriva 

comodității, spre deosebire de caracterul paralizant al centralității, unde există riscul 

avantajelor iluzorii – cazul Ungariei. Sentimentul obtuz al unei supremații culturale bazate 

pe o asemenea centralitate n-are nicio credibilitate într-o regiune fundamental 

multinațională și multiculturală: politicește, o asemenea concepție s-a dovedit deja în 

mod repetat păguboasă, în timp ce artistic ea e pur și simplu intenabilă. Categoric, e mai 

mult decît nefericit să ne referim la vreo teorie a călătorului cu bilet special, la vreo 

maghiaritate esențială, atunci când epoca identităților atemporale și esențiale a luat 

sfârșit. De fapt, până și existența unor asemenea identități e pusă astăzi sub semnul 

întrebării de discursul critic. În plus, nu există nicio cerere pentru identități imuabile. Ne 

putem încăpățâna, bineînțeles, să mergem împotriva prezentului și a lumii, dar asta nu 

poate însemna decât că ne blocăm pur și simplu într-o fundătură a istoriei.

Există însă receptivitate față de cartografierea condiției postsocialiste, față de analiza 

aliajelor dintre rămășițele socialiste, naționalismul populist și rasism, precum și față de 

surprinderea sentimentului general de viață ce rezultă din aceste aliaje. Nu în ultimul 

rând, există receptivitate pentru confruntarea acestor experiențe cu altele similare, fie că 

ele sunt posttotalitare, postapartheid ori postcolonialiste. (Asta e exemplificat de 

activitatea WHW și de Bienala de la Istanbul pe care au organizat-o.) Oricine din regiune 

poate participa la aceste dezbateri. Există destulă muniție pentru asta. Confruntarea cu 

propriul trecut, cu traumele și tragediile trăite e o pregătire pentru tratarea dilemelor și a 

problemelor grave ale prezentului. În ce privește arta, exodul în afara societății și 

închiderea în solitudinea atelierului pentru a explora probleme formale ne fac prea puțin 

potriviți pentru o asemenea sarcină; e nevoie mai degrabă de comunicare, de 

[1] Boris Groys, „Beyond 
Diversity Cultural Studies 
and Its Post-Communist 
Other“, în Boris Groys, Art 
Power, Chicago, MIT Press, 
2008, p. 149–163.

[2]  Terry Smith, What is 
Contemporary Art?, 
Chicago–London, University 
of Chicago Press, 2009; 
vezi, de asemenea, e-flux 
journal, nr. 11, decembrie 
2010 și nr. 12, ianuarie 
2011, mai ales scrierile 
despre interpretabilitatea 
artei contemporane.

[3]  Cf. Giorgio Agamben, 
State of Exception, The 
University of Chicago Press, 
2005, [Starea de excepție 
(Homo Sacer II, 1), trad. de 
Alex. Cistelecan, Cluj,Idea 
Design & Print, 2008].

[4] Dipesh Chakrabarty, 
Provincializing Europe: 
Postcolonial Thought and 
Historical Difference, 
Princeton University Press, 
2007.

46 47



la care poate participa oricine – cel puțin în principiu. Dacă există vreun moment propice 

pentru așa ceva, atunci clipa ca fostul bloc estic să iasă din situația periferică în care se 

află tocmai a sosit, deoarece lumea așteaptă chiar experiența și cunoașterea acumulată în 

privința cărora regiunea prezintă un potențial extraordinar. În realitate, miezul acestui 

discurs internațional e constituit tocmai din dorința de a găsi noi puncte de sprijin în 

interpretarea lumii, respectiv din cântărirea șanselor de supraviețuire într-o lume plină de 

tensiuni, rupturi și violență deopotrivă la nivel macro și micro. Participarea la acest discurs 

e posibilă, bineînțeles, însă nu prin imitarea second-hand, low tech a modei actuale sau a 

trendului unui centru închipuit. Dacă această strategie putea funcționa încă în paradigma 

modernistă, în cea de acum așa ceva nu mai are trecere. Ținerea artificială în viață sau 

reanimarea vreunei atitudini istorice nu e, nici ea, o cale de urmat, și cu atât mai puțin în 

numele cuvântului de ordine al pluralismului neutru, care fusese dintotdeauna 

imperativul pieței, un imperativ pur și simplu mincinos. În zilele noastre e inevitabil să iei 

poziție și să delimitezi în mod apăsat poziția locală și particulară din care vorbești. (Din 

acest motiv se folosește atât de des în discursul internațional expresia agency, cu sensul 

de „autorizare”, „reprezentare”.) Reanimarea unui fenomen învechit nu funcționează însă 

nici din motivul că, așa cum se întâmplă și cu vârsta, ne putem imagina că suntem tineri și 

în formă, ba chiar putem da această impresie și altora, dar generațiile mai tinere știu în 

mod precis că nu facem parte din ele. Asta nu înseamnă totuși că ar trebui să lăsăm 

trecutul deoparte. Dimpotrivă: prin modificarea și trecerea în prim-plan a conceptului de 

temporalitate (adică prin acceptarea faptului că pot exista mai multe temporalități 

paralele), înțelegerea trecutului, analiza sa capătă o importanță extraordinară, dar mai 

ales din perspectiva prezentului și pentru interpretarea dilemelor acestuia, nicidecum din 

dorința nostalgică de a retrăi trecutul. Pentru modernitate și modernism (pentru care 

postmodernismul joacă rolul de act final), prezentul a existat doar în raport cu viitorul, 

fiind tratat drept ceva secundar, fără valoare, în timp ce trecutul a fost cioplit numaidecât 
1în piatră și canonizat.

Raportul schimbat cu timpul e unul dintre argumentele principale de partea faptului că, în 

calitate de concept, arta contemporană e folosită, de diverșii teoreticieni, într-un sens mai 
2îngust și mai concret decît acela al artei făcute de contemporani : expresia ajunge să 

desemneze o nouă perioadă, o nouă atitudine, una care vine după modernitate și diferă în 

mod fundamental de ea, iar ceea ce ajunge în centru, în absența unei imagini clare despre 

viitor, este, în umbra trecutului ce bântuie, trăirea intensă a prezentului, explorarea 

acestuia. Prin urmare, caracterul apolitic al epocii precedente, viziunea sa anistorică au 

ajuns, după 1989, să fie în mare măsură erodate, iar după 11 septembrie au devenit cu 

totul intenabile și anacronice. Locul lor a fost luat de o stare de alertă intelectuală 

permanentă, de autoreflecție și de gândire critică.

Una peste alta, în acest nou peisaj discursiv, baterea în retragere a canonului modernist 

foarte puțin prielnic diverselor margini și cercul extrem de larg, nemaiîntâlnit chiar, al 

noilor alianțe posibile creaseră o situație favorabilă: ele au dat fostului bloc estic 

posibilitatea de a ieși din umbra imaginară a Cortinei de Fier. Nu vorbesc nici din greșeală 

de efemerul globalism al anilor nouăzeci, care ne iluziona cu ștergerea granițelor și voia să 

frământe lumea într-un aluat uniform. Această iluzie s-a destrămat odată cu prăbușirea 

Gemenilor, cînd a început ridicarea de noi ziduri și stabilirea de noi granițe, vânarea unui 

dușman presupus în locurile pe care el le-a părăsit demult și suspendarea, în numele 
3 acestei vânători, a democrațiilor, împreună cu cronicizarea acestei „stări de excepție” și 

câștigarea de teren a forțelor politice naționaliste și fundamentaliste.

Majoritatea artei contemporane a mers împotriva acestui proces care voia să stabilească 

o nouă ierarhie și a dezvoltat rețele orizontale ce se suprapun. În această privință, 

Documenta 11 (al cărei curator fusese Okwui Enwezor) e un fel de cumpănă a apelor în 

sens absolut. Ea a făcut evidentă nevoia irepresibilă de spațiu a marginilor și 

îngenuncherea centrului, care nu s-a mai refăcut după această pierdere de poziție și se 

rătăcește tot mai mult în spectacol, în meandrele dubioase ale industriei culturale, în 

nevoia de a distra masele, adică într-o industrie în care nu se cer prea multe referințe 

profesionale. Numeroase muzee încearcă să păstreze mitul că ele ar da tonul prin tot soiul 

de expoziții blockbuster, chiar dacă muzeul a rămas doar una dintre scenele posibile 

printre numeroasele bienale, spații expoziționale alternative, proiecte pentru spațiul 

public și comunitare. La nivelul teoriei, această recăpătare a cunoștinței se formulează, 

dacă privim din Lumea a Treia și a Patra de odinioară, în schimbări de direcție precum 
4programul „provincializării Europei”  (eurocentrismul poate fi chiar uitat, el e deja de mult 

inacceptabil) sau, dacă privim din Europa Centrală și de Est, acela al „provincializării 

Europei Occidentale”. Cu alte cuvinte, în loc de alergarea după miraje, au devenit actuale 

formularea și articularea unor poziții relevante atât în producția de artă, cât și în 

interpretarea ei.

Meciul dintre Est și Est

Dezintegrarea sângeroasă, prin război civil, a Iugoslaviei a contribuit cu siguranță la 

diferențierea Balcanilor de blocul estic și la evidențierea sa ca subregiune pe scena 

europeană, o subregiune care a dat naștere unor lucrări puternice ce reflectează asupra 

războiului și asupra schimbării identităților. Fără-ndoială că trăsătura dominantă a anilor 

nouăzeci a fost ieșirea în evidență a Balcanilor, grație relativei separări a ex-Iugoslaviei de 

tabăra socialistă și posibilității de mobilizare rapidă a rețelei sale de comunicare, care, 

tocmai din cauza acestei separări, fusese mai extinsă decît aceea a altor țări. În plus, a 

mai venit și vântul din pupă reprezentat de munca teoretică al cărei obiect a devenit 

subregiunea, precum și foamea de exotism a pieței. În cele din urmă, dar nu îl ultimul 

rând, conștiința vinovată a Occidentului a contribuit și ea la explozia Balcanilor ca temă.

Datorită situației în care se afla, periferia taberei socialiste de odinioară, de pildă țările 

baltice sau România, și-a păstrat luciditatea și diversele tipuri de monitorizare critică pe 

care le-a dezvoltat, respectiv enormul avantaj al marginii, care lucrează împotriva 

comodității, spre deosebire de caracterul paralizant al centralității, unde există riscul 

avantajelor iluzorii – cazul Ungariei. Sentimentul obtuz al unei supremații culturale bazate 

pe o asemenea centralitate n-are nicio credibilitate într-o regiune fundamental 

multinațională și multiculturală: politicește, o asemenea concepție s-a dovedit deja în 

mod repetat păguboasă, în timp ce artistic ea e pur și simplu intenabilă. Categoric, e mai 

mult decît nefericit să ne referim la vreo teorie a călătorului cu bilet special, la vreo 

maghiaritate esențială, atunci când epoca identităților atemporale și esențiale a luat 

sfârșit. De fapt, până și existența unor asemenea identități e pusă astăzi sub semnul 

întrebării de discursul critic. În plus, nu există nicio cerere pentru identități imuabile. Ne 

putem încăpățâna, bineînțeles, să mergem împotriva prezentului și a lumii, dar asta nu 

poate însemna decât că ne blocăm pur și simplu într-o fundătură a istoriei.

Există însă receptivitate față de cartografierea condiției postsocialiste, față de analiza 

aliajelor dintre rămășițele socialiste, naționalismul populist și rasism, precum și față de 

surprinderea sentimentului general de viață ce rezultă din aceste aliaje. Nu în ultimul 

rând, există receptivitate pentru confruntarea acestor experiențe cu altele similare, fie că 

ele sunt posttotalitare, postapartheid ori postcolonialiste. (Asta e exemplificat de 

activitatea WHW și de Bienala de la Istanbul pe care au organizat-o.) Oricine din regiune 

poate participa la aceste dezbateri. Există destulă muniție pentru asta. Confruntarea cu 

propriul trecut, cu traumele și tragediile trăite e o pregătire pentru tratarea dilemelor și a 

problemelor grave ale prezentului. În ce privește arta, exodul în afara societății și 

închiderea în solitudinea atelierului pentru a explora probleme formale ne fac prea puțin 

potriviți pentru o asemenea sarcină; e nevoie mai degrabă de comunicare, de 

[1] Boris Groys, „Beyond 
Diversity Cultural Studies 
and Its Post-Communist 
Other“, în Boris Groys, Art 
Power, Chicago, MIT Press, 
2008, p. 149–163.

[2]  Terry Smith, What is 
Contemporary Art?, 
Chicago–London, University 
of Chicago Press, 2009; 
vezi, de asemenea, e-flux 
journal, nr. 11, decembrie 
2010 și nr. 12, ianuarie 
2011, mai ales scrierile 
despre interpretabilitatea 
artei contemporane.

[3]  Cf. Giorgio Agamben, 
State of Exception, The 
University of Chicago Press, 
2005, [Starea de excepție 
(Homo Sacer II, 1), trad. de 
Alex. Cistelecan, Cluj,Idea 
Design & Print, 2008].

[4] Dipesh Chakrabarty, 
Provincializing Europe: 
Postcolonial Thought and 
Historical Difference, 
Princeton University Press, 
2007.

46 47



receptivitate față de problemele sociale, de responsabilitate colectivă și de colaborare. (În 

noul mileniu, de pe această platformă de dezbateri au decolat și au ajuns în prim-plan 

artiști slovaci, români, estonieni, lituanieni, colectivul curatorial croat WHW și polonezul 
5Piotr Piotrovski, istoric de artă și important actor în arta regiunii și în teoria sa. )

Discursul public nu se obține ușor. Artistul, curatorul, teoreticianul și criticul trebuie să 

muncească pentru el, fără a mai vorbi de instituții. El nu e ușor de surprins, pentru că se 

află în permanentă mișcare, iar asta chiar și-n ce privește termenii săi și modul său de a se 

exprima: noi și noi teme, atitudini vin mereu unele după altele în ordinea relevanței și a 

„urgenței”. Pentru a ne sui în acest tren în mișcare, trebuie gonit cu viteza lui. Asta e 

valabil atât pentru mișcarea artei, cât și pentru aceea a teoriei. Nu se poate face abstracție 

de mișcarea cadrului de interpretare dacă vrem să intervenim într-un anumit punct.

Retur Est-Vest

Terminologia referitoare la Europa de Est s-a cam învechit în ultima vreme, în parte fiindcă 

odată cu prăbușirea Cortinei de Fier această denumire omogenizantă și-a pierdut 

valabilitatea, în parte fiindcă drumurile pe care merge Uniunea Sovietică de odinioară și 

cele pe care merg foștii ei sateliți s-au despărțit și în mod oficial. Vorbind despre 

raporturile regionale, noua [sic! – n. tr.] expresie „Europa Centrală și de Est” [East-

Central Europe] e menită să semnaleze o poziție specială în cadrul Europei, precum și 

faptul că Rusia nu face parte din această categorie. Discursul științific local folosește mai 

curând termeni ca postsocialist sau postsovietic, care delimitează în timp experiența 

colectivă și stabilește, de asemenea, și o scară de intensitate, în timp ce discursul științific 

de peste mări și țări votează pentru cuvîntul „postcomunism”, care sună mai bine și face 
6bum mai mare. Teoria care dă tonul azi vorbește nu doar de fostul Est, ci și de fostul Vest.  

Ea consideră că opoziția Est-Vest/centru-periferie nu mai are nicio rațiune de a fi. Estul e 

doar una dintre multele scene locale paralele. Cu toate că asta aduce cu sine o 

fragmentare a atenției în raport cu rolul privilegiat de adversar în cadrul Războiului Rece, 

există și aspecte benefice ale acestei restructurări: de pildă, o creștere în valoare a 

poziției periferice și a experienței istorice acumulate. Cel puțin la nivelul teoriei.

7Proba budincii e furnizată de expoziția Ostalgia , organizată în vara lui 2011 la New York, 

care rămâne o scenă puternică și dătătoare de direcții. Compus din expresii sugerând 

Estul și nostalgia și utilizat mai ales în context est-german [cf. Ost-algie], până și titlul 

pare să sugereze ceva nefast. Subtitlul însă („Europa de Est și fostele republici sovietice”) 

o face fără niciun echivoc, mai ales că expoziția în sine e un spectacol sovietico-rusesc de 

proporții gigantice (ocupând toate etajele, holurile și cotloanele New Museum), 

condimentat cu un pic de „totalitarism” și aducând „delegați” din toate țările. Există, 

bineînțeles, și nume mari (Bulatov, Iveković, Stilinović, Toomik, Sala, Ondák), printre 

care și personaje iconice (Brătescu, Grigorescu, Koller, Kovanda, Hajas), precum și lucrări 

extraordinare, dar nu asta e chestiunea fundamentală, ci aceea a cum sunt utilizate 

aceste opere, la cine și la ce context sunt ele raportate, care este imaginea de ansamblu 

sugerată și mesajul pe care ele îl poartă.

Expoziția oferă o distracție lejeră, ușor digerabilă, pentru localnicii dornici să scape prin 

frisoane ideologice de potopul de turiști și de canicula Manhattanului. Poate că publicul-

țintă e emigrația rusească din Coney Island, aristocrată, albă și pe cale de dispariție. 

Poate că asta explică și referirile dese la Nabokov, deși nostalgia acestuia din urmă, dacă 

existase, se referea la o altă perioadă. În orice caz, curatorul Gioni Massimiliano merge în 

siajul lui Nabokov atunci când, situându-se pe poziția unui curator-artist, își interpretează 

expoziția ca „reconstrucție filologică a trecutului și creare a unei noi ficțiuni”. Stafia din 

Coney Island bântuie în perspectiva lui Diana Arbus, cu toate accesoriile sale: atmosfera 

apăsătoare, grotescă și duhnind a sărăcie a anilor cincizeci. Conform acestui scenariu, 

scheletele lui Schütte, cu fețe cenușii, orbite goale și îmbătrânite înainte de vreme, 

împreună cu silueta de episcop semnată de Balka, ascunsă într-un colț obscur și inspirând 

mai degrabă teamă decât venerație, par să joace rolul de bogeyman. Spița personajelor 

de legendă populară, obligate în condiții socialiste să bricoleze, e reprezentată de imensa 

colecție a lui Vladimir Arhipov, realizată din obiecte găsite pe teritoriul fostei Uniuni 

Sovietice și din uneltele fabricate din aceste obiecte, respectiv de eroul lui Anri Sala, Edi 

Rama, primarul-artist care a dat culoare Tiranei, în timp ce mitul lumii nomade, primitive, 

rămase în urmă e readus la viață prin obiectele șamanice create de Evgheni Antufiev, un 

siberian de nici 25 de ani, care utilizează în lucrările sale dinți de lup și de câine, părul 

mamei sale și cârpe. De asemenea, cazacul Said Atabekov promite și el nițică sălbăticie cu 

un film video în care „un leagăn pentru copii amintește de un kalașnikov” – spune 

explicația de pe perete. Grețoasele fotografii soft porn, versiunea „socialistă”, realizate de 

Boris Mihailov, această veritabilă mascotă a pieței de artă, amintesc de „genul” low-tech 

homevideo și ocupă o vitrină de mărimea unei săli întregi, tocind astfel tăișul sau, mai 

precis, adăugând tonuri melodramatice puternicei lucrări conceptualiste a lui Stilinović, 

care a fost expusă în același spațiu. Artistul a șters definițiile tuturor cuvintelor dintr-un 

dicționar și le-a înlocuit cu vocabula „pain” (durere). Autoprezentarea de modă a lui Tibor 

Hajas a avut și ea de suferit în urma unei puneri în context care a vrut s-o facă mai exotică 

decât este: ceea ce transpare prin operă nu mai e o dorință nemărginită de libertate, nici 

intenția de a face publicul să guste o viață nesupravegheată de nicio instanță superioară; 

datorită mijlocului de exprimare, filmul de 13mm, costumele apar învechite, totul e de o 

monotonie cenușie, evocând mai degrabă sentimentul de viață al celor mutilați sufletește, 

al dezamăgiților, un sentiment care douăzeci de ani mai târziu, în „comunismul-gulaș”, n-

a mai fost deloc cel dominant.

Dacă în categoria botezată „Europa de Est” am putut regăsi artiști în mare parte 

acceptabili, acest lucru nu mai e valabil și pentru artiștii sovietici/ruși, în pofida 

avantajului lor numeric. Pornografiile alunecoase ale lui Mihailov, respectiv colajele și 

imprimatele la limita kitsch-ului semnate de Brusilovski și Lobanov, evocînd atmosfera 

prăvăliilor cu suveniruri sovietice, sunt prea puțin reprezentative pentru scena rusească. 

De asemenea, nici portretele distorsionate ale lui Zarva de pe prima copertă a revistei 

Ogoniok (în 2001!) nu dezvăluie realitatea trecutului, o realitate pe care – conform 

explicației ce însoțește lucrarea – falsa bucurie de viață realist-socialistă ar fi ascuns-o. 

Singurul lucru pe care-l dau de văzut aceste portrete este dorința ca existența de după 

Cortina de Fier să poată fi văzută iar – printr-o simplificare „ultimul răcnet” – drept ceva 

grotesc.

Au fost omise, în schimb, nume mari ale scenei regionale mai largi, nume fără de care 

povestea nu doar că e incompletă, zugrăvind o imagine mai sărăcăcioasă decât a fost ea în 

realitate, dar și complică în mod suplimentar lectura lucrărilor expuse, chiar dacă s-a 

[5] El fusese cel care a 
propus inițiativa est-
europeană a Clark's 
Research and Academic 
Program: o suită de 
seminarii intitulate Narațiuni 
în desfășurare: istorii ale 
artei în Europa Centrală și 
de Est după 1989, care au 
fost ținute în diverse orașe și 
pe diverse tematici („A gândi 
istoria artei în Europa 
Centrală și de Est”, Tallinn, 
14–15 mai 2010; „Istoria 
artei pe harta disciplinară a 
Europei Centrale și de Est”, 
Brno, 18–19 noiembrie 
2010; „Istoria artei 
întâlnește teoria 
artei/Istoriografie și teorie în 
Europa Centrală și de Est”, 
București, 20–21 mai 2011).

[6] 
http://www.formerwest.org/

[7] Ostalgia, New Museum, 
New York, 2011. Vezi o 
cronică mai elaborată sub 
titlul „Whose Nostalgia is 
Ostalgia“, Springerin, 
2011/4 
[http://www.springerin.at/d
yn/heft.php?id=74&pos=0&t
extid=0&lang=en].

Imagini din expoziția 
Ostalgia, New Museum, New 
York, 6 iulie – 2 octombrie 
2011. Stânga: Vladimir 
Arkhipov. Dreapta: Roman 
Ondák

48 49



receptivitate față de problemele sociale, de responsabilitate colectivă și de colaborare. (În 

noul mileniu, de pe această platformă de dezbateri au decolat și au ajuns în prim-plan 

artiști slovaci, români, estonieni, lituanieni, colectivul curatorial croat WHW și polonezul 
5Piotr Piotrovski, istoric de artă și important actor în arta regiunii și în teoria sa. )

Discursul public nu se obține ușor. Artistul, curatorul, teoreticianul și criticul trebuie să 

muncească pentru el, fără a mai vorbi de instituții. El nu e ușor de surprins, pentru că se 

află în permanentă mișcare, iar asta chiar și-n ce privește termenii săi și modul său de a se 

exprima: noi și noi teme, atitudini vin mereu unele după altele în ordinea relevanței și a 

„urgenței”. Pentru a ne sui în acest tren în mișcare, trebuie gonit cu viteza lui. Asta e 

valabil atât pentru mișcarea artei, cât și pentru aceea a teoriei. Nu se poate face abstracție 

de mișcarea cadrului de interpretare dacă vrem să intervenim într-un anumit punct.

Retur Est-Vest

Terminologia referitoare la Europa de Est s-a cam învechit în ultima vreme, în parte fiindcă 

odată cu prăbușirea Cortinei de Fier această denumire omogenizantă și-a pierdut 

valabilitatea, în parte fiindcă drumurile pe care merge Uniunea Sovietică de odinioară și 

cele pe care merg foștii ei sateliți s-au despărțit și în mod oficial. Vorbind despre 

raporturile regionale, noua [sic! – n. tr.] expresie „Europa Centrală și de Est” [East-

Central Europe] e menită să semnaleze o poziție specială în cadrul Europei, precum și 

faptul că Rusia nu face parte din această categorie. Discursul științific local folosește mai 

curând termeni ca postsocialist sau postsovietic, care delimitează în timp experiența 

colectivă și stabilește, de asemenea, și o scară de intensitate, în timp ce discursul științific 

de peste mări și țări votează pentru cuvîntul „postcomunism”, care sună mai bine și face 
6bum mai mare. Teoria care dă tonul azi vorbește nu doar de fostul Est, ci și de fostul Vest.  

Ea consideră că opoziția Est-Vest/centru-periferie nu mai are nicio rațiune de a fi. Estul e 

doar una dintre multele scene locale paralele. Cu toate că asta aduce cu sine o 

fragmentare a atenției în raport cu rolul privilegiat de adversar în cadrul Războiului Rece, 

există și aspecte benefice ale acestei restructurări: de pildă, o creștere în valoare a 

poziției periferice și a experienței istorice acumulate. Cel puțin la nivelul teoriei.

7Proba budincii e furnizată de expoziția Ostalgia , organizată în vara lui 2011 la New York, 

care rămâne o scenă puternică și dătătoare de direcții. Compus din expresii sugerând 

Estul și nostalgia și utilizat mai ales în context est-german [cf. Ost-algie], până și titlul 

pare să sugereze ceva nefast. Subtitlul însă („Europa de Est și fostele republici sovietice”) 

o face fără niciun echivoc, mai ales că expoziția în sine e un spectacol sovietico-rusesc de 

proporții gigantice (ocupând toate etajele, holurile și cotloanele New Museum), 

condimentat cu un pic de „totalitarism” și aducând „delegați” din toate țările. Există, 

bineînțeles, și nume mari (Bulatov, Iveković, Stilinović, Toomik, Sala, Ondák), printre 

care și personaje iconice (Brătescu, Grigorescu, Koller, Kovanda, Hajas), precum și lucrări 

extraordinare, dar nu asta e chestiunea fundamentală, ci aceea a cum sunt utilizate 

aceste opere, la cine și la ce context sunt ele raportate, care este imaginea de ansamblu 

sugerată și mesajul pe care ele îl poartă.

Expoziția oferă o distracție lejeră, ușor digerabilă, pentru localnicii dornici să scape prin 

frisoane ideologice de potopul de turiști și de canicula Manhattanului. Poate că publicul-

țintă e emigrația rusească din Coney Island, aristocrată, albă și pe cale de dispariție. 

Poate că asta explică și referirile dese la Nabokov, deși nostalgia acestuia din urmă, dacă 

existase, se referea la o altă perioadă. În orice caz, curatorul Gioni Massimiliano merge în 

siajul lui Nabokov atunci când, situându-se pe poziția unui curator-artist, își interpretează 

expoziția ca „reconstrucție filologică a trecutului și creare a unei noi ficțiuni”. Stafia din 

Coney Island bântuie în perspectiva lui Diana Arbus, cu toate accesoriile sale: atmosfera 

apăsătoare, grotescă și duhnind a sărăcie a anilor cincizeci. Conform acestui scenariu, 

scheletele lui Schütte, cu fețe cenușii, orbite goale și îmbătrânite înainte de vreme, 

împreună cu silueta de episcop semnată de Balka, ascunsă într-un colț obscur și inspirând 

mai degrabă teamă decât venerație, par să joace rolul de bogeyman. Spița personajelor 

de legendă populară, obligate în condiții socialiste să bricoleze, e reprezentată de imensa 

colecție a lui Vladimir Arhipov, realizată din obiecte găsite pe teritoriul fostei Uniuni 

Sovietice și din uneltele fabricate din aceste obiecte, respectiv de eroul lui Anri Sala, Edi 

Rama, primarul-artist care a dat culoare Tiranei, în timp ce mitul lumii nomade, primitive, 

rămase în urmă e readus la viață prin obiectele șamanice create de Evgheni Antufiev, un 

siberian de nici 25 de ani, care utilizează în lucrările sale dinți de lup și de câine, părul 

mamei sale și cârpe. De asemenea, cazacul Said Atabekov promite și el nițică sălbăticie cu 

un film video în care „un leagăn pentru copii amintește de un kalașnikov” – spune 

explicația de pe perete. Grețoasele fotografii soft porn, versiunea „socialistă”, realizate de 

Boris Mihailov, această veritabilă mascotă a pieței de artă, amintesc de „genul” low-tech 

homevideo și ocupă o vitrină de mărimea unei săli întregi, tocind astfel tăișul sau, mai 

precis, adăugând tonuri melodramatice puternicei lucrări conceptualiste a lui Stilinović, 

care a fost expusă în același spațiu. Artistul a șters definițiile tuturor cuvintelor dintr-un 

dicționar și le-a înlocuit cu vocabula „pain” (durere). Autoprezentarea de modă a lui Tibor 

Hajas a avut și ea de suferit în urma unei puneri în context care a vrut s-o facă mai exotică 

decât este: ceea ce transpare prin operă nu mai e o dorință nemărginită de libertate, nici 

intenția de a face publicul să guste o viață nesupravegheată de nicio instanță superioară; 

datorită mijlocului de exprimare, filmul de 13mm, costumele apar învechite, totul e de o 

monotonie cenușie, evocând mai degrabă sentimentul de viață al celor mutilați sufletește, 

al dezamăgiților, un sentiment care douăzeci de ani mai târziu, în „comunismul-gulaș”, n-

a mai fost deloc cel dominant.

Dacă în categoria botezată „Europa de Est” am putut regăsi artiști în mare parte 

acceptabili, acest lucru nu mai e valabil și pentru artiștii sovietici/ruși, în pofida 

avantajului lor numeric. Pornografiile alunecoase ale lui Mihailov, respectiv colajele și 

imprimatele la limita kitsch-ului semnate de Brusilovski și Lobanov, evocînd atmosfera 

prăvăliilor cu suveniruri sovietice, sunt prea puțin reprezentative pentru scena rusească. 

De asemenea, nici portretele distorsionate ale lui Zarva de pe prima copertă a revistei 

Ogoniok (în 2001!) nu dezvăluie realitatea trecutului, o realitate pe care – conform 

explicației ce însoțește lucrarea – falsa bucurie de viață realist-socialistă ar fi ascuns-o. 

Singurul lucru pe care-l dau de văzut aceste portrete este dorința ca existența de după 

Cortina de Fier să poată fi văzută iar – printr-o simplificare „ultimul răcnet” – drept ceva 

grotesc.

Au fost omise, în schimb, nume mari ale scenei regionale mai largi, nume fără de care 

povestea nu doar că e incompletă, zugrăvind o imagine mai sărăcăcioasă decât a fost ea în 

realitate, dar și complică în mod suplimentar lectura lucrărilor expuse, chiar dacă s-a 

[5] El fusese cel care a 
propus inițiativa est-
europeană a Clark's 
Research and Academic 
Program: o suită de 
seminarii intitulate Narațiuni 
în desfășurare: istorii ale 
artei în Europa Centrală și 
de Est după 1989, care au 
fost ținute în diverse orașe și 
pe diverse tematici („A gândi 
istoria artei în Europa 
Centrală și de Est”, Tallinn, 
14–15 mai 2010; „Istoria 
artei pe harta disciplinară a 
Europei Centrale și de Est”, 
Brno, 18–19 noiembrie 
2010; „Istoria artei 
întâlnește teoria 
artei/Istoriografie și teorie în 
Europa Centrală și de Est”, 
București, 20–21 mai 2011).

[6] 
http://www.formerwest.org/

[7] Ostalgia, New Museum, 
New York, 2011. Vezi o 
cronică mai elaborată sub 
titlul „Whose Nostalgia is 
Ostalgia“, Springerin, 
2011/4 
[http://www.springerin.at/d
yn/heft.php?id=74&pos=0&t
extid=0&lang=en].

Imagini din expoziția 
Ostalgia, New Museum, New 
York, 6 iulie – 2 octombrie 
2011. Stânga: Vladimir 
Arkhipov. Dreapta: Roman 
Ondák

48 49



utilizat un concept curatorial care a vrut să evite o trecere în revistă regional-geografică. 

Omiterea numelor ce dau signatura uneia sau alteia dintre perioadele despre care 

discutăm e motivată de curatorul expoziției prin dorința de a face cunoscute nume noi 

publicului de la New York, nume deosebite de acelea care expun în mod regulat în acest 

oraș și trec deja drept artiști americani, oricare ar fi originea lor (două exemple: Kabakov 

și Abramović), respectiv nume ale unor artiști care au avut deja ocazia de a se face 

cunoscuți (cum ar fi Kozyra sau Zmijewski); punct de vedere ce amintește mai degrabă de 

acela al unui vânător de capete comercial aflat în căutare de „carne proaspătă”, și nu de 

acela al unui argument istorico-artistic.

Cuvântul magic prin care se revendică mereu un fel de imunitate la critică e „poziția 

personală”, ceea ce vrea să zică aici conștiința unui traseu de viață, a unei socializări, a 

unei poziții particulare asumate și determinate de un angajament, o conștiință care, ca 

atare, e inevitabil subiectivă și nu se autoiluzionează cu intenția de a dezvălui singura 

narațiune „obiectivă” posibilă, dar nici nu legitimează, numai dintr-atâta, un capriciu, și 

cu atât mai puțin scutește pe cineva, în numele unei poziții de curator-artist, de exigența 

cercetării istorice și a veridicității.

În anii nouăzeci, New Museum a fost una dintre instituțiile alternative cele mai radicale, 

fiind prima care să zgândăre tot felul de tabuuri și să asume o sensibilitate față de social în 

imediata proximitate a galeriilor comerciale din SoHo. Urmașa ei de azi pe Bowery, într-un 

Lower East Side populat cândva de emigranți est-europeni, iar azi de yuppies bine 

remunerați, păstrează vechile luări de atitudine doar prin sloganurile la modă – de ultimă 

oră, chiar – prezente în retorica ei. În spatele măștii furnizate de frazeologia și de 

toposurile „de primă linie” înșirate în catalogul expoziției, sunt reintroduse prin 

contrabandă aceleași clișee prăfuite a căror dispariție îmbucurătoare o anunță noul 

discurs critic. Dacă la nivelul teoriei, al retoricii nu se pot stabili ierarhii și subordonări 

boante, punctul de vedere colonizator devenind pur și simplu infrecventabil, se pare că 

există încă destule mijloace curatoriale prin care vechile relații de putere să fie restabilite.

Meciul dintre Vest și Vest

Dacă New Museum fusese o zgripțuroaică și pusese un blestem pe fostul bloc estic cu 

expoziția ei despre ostalgie, MoMA [Museum of Modern Art] a încercat să-l protejeze pe 

acesta de efectele nefaste ale blestemului prin lansarea proiectului C-MAP (Perspective în 

arta modernă și contemporană) și prin expoziția Sanjei Iveković intitulată Sweet 
8Violence.

Dacă există un păgubaș în peisajul discursiv schimbat – criza modernismului, expan-

siunea noilor teorii critice și lărgirea scenei –, atunci acesta e categoric MoMA, locul care 

fusese cândva templul sacru al modernismului. În zilele noastre, el trebuie să tolereze 

atrocități până ieri inimaginabile; MoMA, împreună cu opinia și cu sistemul de valori care 

sunt ale sale, nu mai e atât de important, așa cum declarase Ruth Noah, unul dintre 

curatorii ultimei Documenta de la Kassel, cu ocazia unei conferințe despre Iveković. Când 

un compatriot local a întrebat ce caută o femeie „necunoscută” din Europa de Est la MoMA, 

răspunsul i-a venit chiar din rândurile publicului, afirmând că artista face parte din canon 

(unul scris altundeva) și că MoMA nu face decât să-l ajungă din urmă pe acesta.

Trăsătura dominantă a scenei artistice newyorkeze e competitivitatea ei agresivă. Dacă e 

culcată la pământ, ceea ce se întîmplă destul de rar, deși, ca urmare a globalizării, e 

tocmai cazul în zilele noastre, se readună și se reorientează. Nu ține morțiș la dogme sau 

la anumite poziții, ci e, de fapt, foarte flexibilă. Ideea e aceea de a supraviețui și de a 

rămâne în cadrul competiției. În ce privește MoMA, cealaltă virtute a lui este atitudinea 

autoreflexivă, faptul că e în stare să conștientizeze schimbarea în orientare, chiar dacă 

aceasta nu îi este favorabilă; așadar, e gata să se repoziționeze. Ne aflăm într-o plină 

dinamică de restructurare a scenei de la New York, o restructurare din care face parte și 

schimbul de roluri.

În anii nouăzeci, unul dintre foștii rivali ai MoMA, și chiar unul foarte critic, fusese New 

Museum, care a ajuns acum să-și piardă o parte din prestigiul său profesional, oferind 

expoziții lejere, ușor de digerat, care furnizează teme pentru bavardajul șic. MoMA, pe de 

altă parte, s-a ferit de spectacolul și strălucirea industriei distracției; el și-a forțat publicul 

să-și pună capul la contribuție, exact așa cum instituția trage din greu la repoziționarea ei. 

Proiectul C-MAP aflat în desfășurare e un fel de operație estetică bazată pe cercetare (un 

termen-cheie în discursul de azi), ceea ce înseamnă în cazul de față acceptare a 

caracterului limitat al spectrului său, precum și a arbitrarietății ce rezultă de aici. Astfel, el 

face tot posibilul pentru a-și corecta „handicapul” de a fi pentru multă vreme centrul 

creator de canoane al modernismului prin educație, călătorie și formarea de rețele. 

Regiunea noastră geopolitică se află în prim-planul acestui proces de lărgire a câmpurilor 

de interes vizate de MoMA, iar asta datorită experiențelor sale acumulate, care au devenit 

iar relevante. În centrul acestui interes se află arta încărcată politic, critică și extrem de 

inovatoare a anilor șaizeci și șaptezeci, căreia i se aplică termenul-umbrelă „Fluxus”, 

acoperind un câmp mai larg decât o tendință particulară a perioadei.

Expoziția croatei Sanja Iveković, al cărei curator a fost Roxana Marcoci, este deja 

rezultatul acestei noi atitudini a MoMA. Cum a devenit clar cu ocazia conferinței de presă, 

motivul principal de a expune lucrările ei n-a fost legat de originile sale geografice, ci de 

conexiunile sale cu feminismul. Muzeul a vrut să înceapă corectarea îngustimii canonului 

său cu un artist ce pornea cu un dublu „handicap”. De asemenea, la fel cum anii șaizeci 

sunt actualmente perioada cea mai la modă, datorită caracterului lor politic și de opoziție, 

feminismul e în prim-plan datorită criticii pe care o aduce canonului exclusivist și 

patriarhal, respectiv instituțiilor acestuia; ambele aspecte sunt profund relevante astăzi 

peste tot în lume, chiar dacă rațiunile diferă în funcție de regiunea geopolitică. La New 

York, comercializarea și instituționalizarea rapidă, respectiv „starea de excepție” în cadrul 

democrațiilor sunt cele ce radicalizează practicile de fabricare și de interpretare ale artei. 

În regiunea noastră, copleșitoarea putere, capacitate de control și arbitrarietate a statului 

și a instituțiilor sunt motorul ce animă această pulsiune.

Expoziția lui Iveković a fost foarte impresionantă și plină de învățăminte, iar asta în pofida 

faptului că prezentarea ei fusese mai degrabă modestă, chiar puritanistă; nu s-a făcut 

mare caz de ea. Interpretările locale au fost bazate, în mare, pe lectura sociosexuală – 

care nu mai e de mult o curiozitate, ci parte a discursului profesional –, mai ales fiindcă 

acest context feminist fusese deja dat [în lucrările însele] (cu toate că textul din catalog 

încearcă să-l lărgească) și pentru că instituția a fost prevăzătoare în ce privește marota 

Războiului Rece. Caracterul profund politic al artei lui Iveković reiese însă foarte bine, în 

măsura în care se hrănește din orice fel de reprimare, fie că aceasta din urmă e de natură 

politică sau sociosexuală.

Al treilea jucător de categorie grea în meciul [dintre Vest și Vest] este Guggenheim, cu 

marele său favorit reprezentat de Marina Abramović, care și-a utilizat deja în mare 

[8] Roxana Marcoci (ed.), 
Sanja Iveković: Sweet 
Violence, The Museum of 
Modern Art, New York, 2011.

50 51

Sanja Iveković - Triangle, 
1979



utilizat un concept curatorial care a vrut să evite o trecere în revistă regional-geografică. 

Omiterea numelor ce dau signatura uneia sau alteia dintre perioadele despre care 

discutăm e motivată de curatorul expoziției prin dorința de a face cunoscute nume noi 

publicului de la New York, nume deosebite de acelea care expun în mod regulat în acest 

oraș și trec deja drept artiști americani, oricare ar fi originea lor (două exemple: Kabakov 

și Abramović), respectiv nume ale unor artiști care au avut deja ocazia de a se face 

cunoscuți (cum ar fi Kozyra sau Zmijewski); punct de vedere ce amintește mai degrabă de 

acela al unui vânător de capete comercial aflat în căutare de „carne proaspătă”, și nu de 

acela al unui argument istorico-artistic.

Cuvântul magic prin care se revendică mereu un fel de imunitate la critică e „poziția 

personală”, ceea ce vrea să zică aici conștiința unui traseu de viață, a unei socializări, a 

unei poziții particulare asumate și determinate de un angajament, o conștiință care, ca 

atare, e inevitabil subiectivă și nu se autoiluzionează cu intenția de a dezvălui singura 

narațiune „obiectivă” posibilă, dar nici nu legitimează, numai dintr-atâta, un capriciu, și 

cu atât mai puțin scutește pe cineva, în numele unei poziții de curator-artist, de exigența 

cercetării istorice și a veridicității.

În anii nouăzeci, New Museum a fost una dintre instituțiile alternative cele mai radicale, 

fiind prima care să zgândăre tot felul de tabuuri și să asume o sensibilitate față de social în 

imediata proximitate a galeriilor comerciale din SoHo. Urmașa ei de azi pe Bowery, într-un 

Lower East Side populat cândva de emigranți est-europeni, iar azi de yuppies bine 

remunerați, păstrează vechile luări de atitudine doar prin sloganurile la modă – de ultimă 

oră, chiar – prezente în retorica ei. În spatele măștii furnizate de frazeologia și de 

toposurile „de primă linie” înșirate în catalogul expoziției, sunt reintroduse prin 

contrabandă aceleași clișee prăfuite a căror dispariție îmbucurătoare o anunță noul 

discurs critic. Dacă la nivelul teoriei, al retoricii nu se pot stabili ierarhii și subordonări 

boante, punctul de vedere colonizator devenind pur și simplu infrecventabil, se pare că 

există încă destule mijloace curatoriale prin care vechile relații de putere să fie restabilite.

Meciul dintre Vest și Vest

Dacă New Museum fusese o zgripțuroaică și pusese un blestem pe fostul bloc estic cu 

expoziția ei despre ostalgie, MoMA [Museum of Modern Art] a încercat să-l protejeze pe 

acesta de efectele nefaste ale blestemului prin lansarea proiectului C-MAP (Perspective în 

arta modernă și contemporană) și prin expoziția Sanjei Iveković intitulată Sweet 
8Violence.

Dacă există un păgubaș în peisajul discursiv schimbat – criza modernismului, expan-

siunea noilor teorii critice și lărgirea scenei –, atunci acesta e categoric MoMA, locul care 

fusese cândva templul sacru al modernismului. În zilele noastre, el trebuie să tolereze 

atrocități până ieri inimaginabile; MoMA, împreună cu opinia și cu sistemul de valori care 

sunt ale sale, nu mai e atât de important, așa cum declarase Ruth Noah, unul dintre 

curatorii ultimei Documenta de la Kassel, cu ocazia unei conferințe despre Iveković. Când 

un compatriot local a întrebat ce caută o femeie „necunoscută” din Europa de Est la MoMA, 

răspunsul i-a venit chiar din rândurile publicului, afirmând că artista face parte din canon 

(unul scris altundeva) și că MoMA nu face decât să-l ajungă din urmă pe acesta.

Trăsătura dominantă a scenei artistice newyorkeze e competitivitatea ei agresivă. Dacă e 

culcată la pământ, ceea ce se întîmplă destul de rar, deși, ca urmare a globalizării, e 

tocmai cazul în zilele noastre, se readună și se reorientează. Nu ține morțiș la dogme sau 

la anumite poziții, ci e, de fapt, foarte flexibilă. Ideea e aceea de a supraviețui și de a 

rămâne în cadrul competiției. În ce privește MoMA, cealaltă virtute a lui este atitudinea 

autoreflexivă, faptul că e în stare să conștientizeze schimbarea în orientare, chiar dacă 

aceasta nu îi este favorabilă; așadar, e gata să se repoziționeze. Ne aflăm într-o plină 

dinamică de restructurare a scenei de la New York, o restructurare din care face parte și 

schimbul de roluri.

În anii nouăzeci, unul dintre foștii rivali ai MoMA, și chiar unul foarte critic, fusese New 

Museum, care a ajuns acum să-și piardă o parte din prestigiul său profesional, oferind 

expoziții lejere, ușor de digerat, care furnizează teme pentru bavardajul șic. MoMA, pe de 

altă parte, s-a ferit de spectacolul și strălucirea industriei distracției; el și-a forțat publicul 

să-și pună capul la contribuție, exact așa cum instituția trage din greu la repoziționarea ei. 

Proiectul C-MAP aflat în desfășurare e un fel de operație estetică bazată pe cercetare (un 

termen-cheie în discursul de azi), ceea ce înseamnă în cazul de față acceptare a 

caracterului limitat al spectrului său, precum și a arbitrarietății ce rezultă de aici. Astfel, el 

face tot posibilul pentru a-și corecta „handicapul” de a fi pentru multă vreme centrul 

creator de canoane al modernismului prin educație, călătorie și formarea de rețele. 

Regiunea noastră geopolitică se află în prim-planul acestui proces de lărgire a câmpurilor 

de interes vizate de MoMA, iar asta datorită experiențelor sale acumulate, care au devenit 

iar relevante. În centrul acestui interes se află arta încărcată politic, critică și extrem de 

inovatoare a anilor șaizeci și șaptezeci, căreia i se aplică termenul-umbrelă „Fluxus”, 

acoperind un câmp mai larg decât o tendință particulară a perioadei.

Expoziția croatei Sanja Iveković, al cărei curator a fost Roxana Marcoci, este deja 

rezultatul acestei noi atitudini a MoMA. Cum a devenit clar cu ocazia conferinței de presă, 

motivul principal de a expune lucrările ei n-a fost legat de originile sale geografice, ci de 

conexiunile sale cu feminismul. Muzeul a vrut să înceapă corectarea îngustimii canonului 

său cu un artist ce pornea cu un dublu „handicap”. De asemenea, la fel cum anii șaizeci 

sunt actualmente perioada cea mai la modă, datorită caracterului lor politic și de opoziție, 

feminismul e în prim-plan datorită criticii pe care o aduce canonului exclusivist și 

patriarhal, respectiv instituțiilor acestuia; ambele aspecte sunt profund relevante astăzi 

peste tot în lume, chiar dacă rațiunile diferă în funcție de regiunea geopolitică. La New 

York, comercializarea și instituționalizarea rapidă, respectiv „starea de excepție” în cadrul 

democrațiilor sunt cele ce radicalizează practicile de fabricare și de interpretare ale artei. 

În regiunea noastră, copleșitoarea putere, capacitate de control și arbitrarietate a statului 

și a instituțiilor sunt motorul ce animă această pulsiune.

Expoziția lui Iveković a fost foarte impresionantă și plină de învățăminte, iar asta în pofida 

faptului că prezentarea ei fusese mai degrabă modestă, chiar puritanistă; nu s-a făcut 

mare caz de ea. Interpretările locale au fost bazate, în mare, pe lectura sociosexuală – 

care nu mai e de mult o curiozitate, ci parte a discursului profesional –, mai ales fiindcă 

acest context feminist fusese deja dat [în lucrările însele] (cu toate că textul din catalog 

încearcă să-l lărgească) și pentru că instituția a fost prevăzătoare în ce privește marota 

Războiului Rece. Caracterul profund politic al artei lui Iveković reiese însă foarte bine, în 

măsura în care se hrănește din orice fel de reprimare, fie că aceasta din urmă e de natură 

politică sau sociosexuală.

Al treilea jucător de categorie grea în meciul [dintre Vest și Vest] este Guggenheim, cu 

marele său favorit reprezentat de Marina Abramović, care și-a utilizat deja în mare 

[8] Roxana Marcoci (ed.), 
Sanja Iveković: Sweet 
Violence, The Museum of 
Modern Art, New York, 2011.

50 51

Sanja Iveković - Triangle, 
1979



măsură capitalul ei de opoziție radicală de când a părăsit Iugoslavia în 1976, un capital 

care devenise tot mai puțin capabil de reînnoire. Spectacolul de performance și instalația 

ei intitulată Balkan Baroque [Baroc balcanic], care a fost prezentată în cadrul ediției din 

1999 a Bienalei de la Veneția, a fost atât de copleșitor emoționantă încât primise atunci, 

pe meritate, premiul Leul de Aur. Cu toate astea, la Bienala Whitney din 2004 

reprezentarea fratricidului și a vărsării violente de sânge ce l-a însoțit s-a îngustat spre 

conflictul prin care Serbia căzuse în afara Uniunii Europene. Acest tip de apropriere a 

conflictului și modelarea sa într-un „martiriu sârbesc” generaseră critici mușcătoare din 

partea unor foști compatrioți din fosta Iugoslavie. Instalația ei video din 2005, intitulată 

Balkan Erotic Epic [Epopeea erotismului balcanic] și expusă la Chelsea, i-a relansat mai 

degrabă cariera sa de peste mări, decât să-i demonstreze angajarea de partea 

experiențelor sale ex-socialiste. În destul de controversata rejucare a unor spectacole de 

performance sub titlul Seven Easy Pieces [Șapte piese ușoare], abia dacă se mai pot găsi 

fie și urme ale moștenirii ei culturale.

În locul unei justificări obligatorii a unei mode iluzorii, strategia artistică a lui Iveković, 

care a rămas în țara ei de baștină, pare benefică și fructuoasă. Poziția ei e fermă și 

durabilă, așa încât din acest unghi ea poate arăta trăsăturile invizibile ale chestiunii, 

petele oarbe ale canonului și incompatibilitatea acestuia cu părți ale lumii care nu se 

situează în centrul ei imaginar. De pildă, cuvântul de ordine obosit al feminismului 

occidental, „personalul e politic”, nu e de niciun folos atunci când e aplicat feminismului 

est-european; e valabil mai degrabă chiar opusul, respectiv că „politicul e personal”, ceea 

ce înseamnă că politica se insinuează până și sub pielea indivizilor. Poziția inversată e 

revelată strălucit de lucrarea Triangle [Triunghi] (1979), în care artista pune în evidență 

granițele monitorizate cu strictețe dintre viața privață și cea publică. Ea soarbe niște 

whisky, citind o carte și pretinzând că se masturbează pe balcon în timp ce Tito vizitează 

Zagrebul și trece cu cortegiul său. Masele sărbătorind și toate sferele publice [sic!] se află 

sub supravegherea constantă a reprezentanților înarmați ai puterii, ce împânzesc 

acoperișurile clădirilor din împrejurime, și nici măcar devianța „privată” a artistei nu 

scapă. Fotografiile de mică dimensiune vorbesc în mod relevant despre supravegherea și 

patrularea constantă a granițelor și nevoia de a le transgresa, cel puțin simbolic, de către 

artiști. Elementele personale fuseseră prezente în lucrările lui Sanja Iveković încă de la 

începutul activității sale, dar totuși niciodată doar de dragul lor însele, ci mai degrabă 

pentru a lumina tratamentul social aplicat femeilor (Tragedy of Venus [Tragedia lui 

Venus], 1975). Artista a confruntat manechinele anonime din diversele reclame cu 

povestea partizanilor antifasciști, comemorându-i astfel prin intervenția ei (Gen XX, 

1997–2001). Într-un alt proiect, ea a scris o dare de seamă despre victime ale violenței 

domestice pe imense panouri din diverse locuri publice (House of Women. Sunglasses 

[Casa femeilor. Ochelari de soare], 2002). În proeminentul ei antimonument, o statuie 

placată în aur a unei gravide din Luxemburg (Lady Rosa of Luxembourg [Doamna Rosa de 

Luxemburg], 2001), așezat în vecinătatea unui monument oficial eroic și patriarhal, o 

figură feminină idealizată, ea direcționează atenția publicului spre violența cotidiană 

împotriva femeilor. După ce critica sociosexuală a devenit acceptată, ea n-a mai vrut să-i 

devină beneficiar, ci și-a mutat conul de lumină pe celelalte minorități. Cu Living Rohrbach 

Monument [Monumentul viu din Rohrbach] (2005), Iveković a comemorat victimele 

holocaustului rom din acest oraș prin reconstrucția unei fotografii de grup, reconstrucție 

în care a fost ajutată de rezidenții de azi ai urbei. Asta ne atrage atenția și asupra faptului 

că feminismul nu înseamnă înlocuirea patriarhatului cu matriarhatul și nici doar 

narcisism, ci el propune o atitudine reflexivă față de orice fel de excluziune și reprimare, 

dând o voce celor fără voce.

Fără-ndoială, modestul spectacol al lui Iveković la MoMA n-a făcut atîta zarvă ca și 

Ostalgia de la New Museum, căci a fost ceva mai elaborat, cu o bună cercetare a 

52

contextului și mai profesionist, fără brizbrizuri de showbiz și, mai ales, nu s-a sprijinit pe 

vechile stereotipuri legate de Războiul Rece, care nu bat prea departe. Charles Esche, 

unul dintre participanții la conferință, a fost de părere că în loc de spectacole individuale 

izolate ar fi fost mai bine să fie confruntate istorisiri paralele contrastante. Ruth Noah 

avansase ideea că a sosit vremea pentru o expoziție cu un spectru mult mai larg, cel mai 

probabil Gender Check, în opoziție cu strategia pașilor mici.

MoMA a făcut cu siguranță un mare pas înainte, mai ales în comparație cu el însuși, chiar 

dacă destul de târziu, destul de încet și destul de vag. Oricum, pentru a-și face uitat 

trecutul plin de compromisuri, excluziuni și francofilie, ar trebui să se miște mai repede 

pentru a fi în stare să conteze mai mult decît atitudinea superficială reprezentată de 

Ostalgia, care a întărit vechiul statu-quo în loc să-l provoace. Putem doar spera că, în ce 

privește practicile curatoriale ale MoMA, proiectul C-MAP va transforma fosta navă-amiral 

a artei într-un pretendent pe măsura noilor teorii critice. În ce ne privește pe noi, cei din 

fostul bloc estic care sîntem conștienți că puterea „zânelor-nașe” e limitată, așteptările 

noastre sunt legate nu atât de îmblânzirea unei inimi pline de răutate, ci de ceva ajutor în 

a pune capăt blestemului sau în a face efectele sale malițioase mai puțin nocive.

Traducere de Nostradamus Kerepesi

53



măsură capitalul ei de opoziție radicală de când a părăsit Iugoslavia în 1976, un capital 

care devenise tot mai puțin capabil de reînnoire. Spectacolul de performance și instalația 

ei intitulată Balkan Baroque [Baroc balcanic], care a fost prezentată în cadrul ediției din 

1999 a Bienalei de la Veneția, a fost atât de copleșitor emoționantă încât primise atunci, 

pe meritate, premiul Leul de Aur. Cu toate astea, la Bienala Whitney din 2004 

reprezentarea fratricidului și a vărsării violente de sânge ce l-a însoțit s-a îngustat spre 

conflictul prin care Serbia căzuse în afara Uniunii Europene. Acest tip de apropriere a 

conflictului și modelarea sa într-un „martiriu sârbesc” generaseră critici mușcătoare din 

partea unor foști compatrioți din fosta Iugoslavie. Instalația ei video din 2005, intitulată 

Balkan Erotic Epic [Epopeea erotismului balcanic] și expusă la Chelsea, i-a relansat mai 

degrabă cariera sa de peste mări, decât să-i demonstreze angajarea de partea 

experiențelor sale ex-socialiste. În destul de controversata rejucare a unor spectacole de 

performance sub titlul Seven Easy Pieces [Șapte piese ușoare], abia dacă se mai pot găsi 

fie și urme ale moștenirii ei culturale.

În locul unei justificări obligatorii a unei mode iluzorii, strategia artistică a lui Iveković, 

care a rămas în țara ei de baștină, pare benefică și fructuoasă. Poziția ei e fermă și 

durabilă, așa încât din acest unghi ea poate arăta trăsăturile invizibile ale chestiunii, 

petele oarbe ale canonului și incompatibilitatea acestuia cu părți ale lumii care nu se 

situează în centrul ei imaginar. De pildă, cuvântul de ordine obosit al feminismului 

occidental, „personalul e politic”, nu e de niciun folos atunci când e aplicat feminismului 

est-european; e valabil mai degrabă chiar opusul, respectiv că „politicul e personal”, ceea 

ce înseamnă că politica se insinuează până și sub pielea indivizilor. Poziția inversată e 

revelată strălucit de lucrarea Triangle [Triunghi] (1979), în care artista pune în evidență 

granițele monitorizate cu strictețe dintre viața privață și cea publică. Ea soarbe niște 

whisky, citind o carte și pretinzând că se masturbează pe balcon în timp ce Tito vizitează 

Zagrebul și trece cu cortegiul său. Masele sărbătorind și toate sferele publice [sic!] se află 

sub supravegherea constantă a reprezentanților înarmați ai puterii, ce împânzesc 

acoperișurile clădirilor din împrejurime, și nici măcar devianța „privată” a artistei nu 

scapă. Fotografiile de mică dimensiune vorbesc în mod relevant despre supravegherea și 

patrularea constantă a granițelor și nevoia de a le transgresa, cel puțin simbolic, de către 

artiști. Elementele personale fuseseră prezente în lucrările lui Sanja Iveković încă de la 

începutul activității sale, dar totuși niciodată doar de dragul lor însele, ci mai degrabă 

pentru a lumina tratamentul social aplicat femeilor (Tragedy of Venus [Tragedia lui 

Venus], 1975). Artista a confruntat manechinele anonime din diversele reclame cu 

povestea partizanilor antifasciști, comemorându-i astfel prin intervenția ei (Gen XX, 

1997–2001). Într-un alt proiect, ea a scris o dare de seamă despre victime ale violenței 

domestice pe imense panouri din diverse locuri publice (House of Women. Sunglasses 

[Casa femeilor. Ochelari de soare], 2002). În proeminentul ei antimonument, o statuie 

placată în aur a unei gravide din Luxemburg (Lady Rosa of Luxembourg [Doamna Rosa de 

Luxemburg], 2001), așezat în vecinătatea unui monument oficial eroic și patriarhal, o 

figură feminină idealizată, ea direcționează atenția publicului spre violența cotidiană 

împotriva femeilor. După ce critica sociosexuală a devenit acceptată, ea n-a mai vrut să-i 

devină beneficiar, ci și-a mutat conul de lumină pe celelalte minorități. Cu Living Rohrbach 

Monument [Monumentul viu din Rohrbach] (2005), Iveković a comemorat victimele 

holocaustului rom din acest oraș prin reconstrucția unei fotografii de grup, reconstrucție 

în care a fost ajutată de rezidenții de azi ai urbei. Asta ne atrage atenția și asupra faptului 

că feminismul nu înseamnă înlocuirea patriarhatului cu matriarhatul și nici doar 

narcisism, ci el propune o atitudine reflexivă față de orice fel de excluziune și reprimare, 

dând o voce celor fără voce.

Fără-ndoială, modestul spectacol al lui Iveković la MoMA n-a făcut atîta zarvă ca și 

Ostalgia de la New Museum, căci a fost ceva mai elaborat, cu o bună cercetare a 

52

contextului și mai profesionist, fără brizbrizuri de showbiz și, mai ales, nu s-a sprijinit pe 

vechile stereotipuri legate de Războiul Rece, care nu bat prea departe. Charles Esche, 

unul dintre participanții la conferință, a fost de părere că în loc de spectacole individuale 

izolate ar fi fost mai bine să fie confruntate istorisiri paralele contrastante. Ruth Noah 

avansase ideea că a sosit vremea pentru o expoziție cu un spectru mult mai larg, cel mai 

probabil Gender Check, în opoziție cu strategia pașilor mici.

MoMA a făcut cu siguranță un mare pas înainte, mai ales în comparație cu el însuși, chiar 

dacă destul de târziu, destul de încet și destul de vag. Oricum, pentru a-și face uitat 

trecutul plin de compromisuri, excluziuni și francofilie, ar trebui să se miște mai repede 

pentru a fi în stare să conteze mai mult decît atitudinea superficială reprezentată de 

Ostalgia, care a întărit vechiul statu-quo în loc să-l provoace. Putem doar spera că, în ce 

privește practicile curatoriale ale MoMA, proiectul C-MAP va transforma fosta navă-amiral 

a artei într-un pretendent pe măsura noilor teorii critice. În ce ne privește pe noi, cei din 

fostul bloc estic care sîntem conștienți că puterea „zânelor-nașe” e limitată, așteptările 

noastre sunt legate nu atât de îmblânzirea unei inimi pline de răutate, ci de ceva ajutor în 

a pune capăt blestemului sau în a face efectele sale malițioase mai puțin nocive.

Traducere de Nostradamus Kerepesi

53



EXPOZIŢII CRITICE CA STRATEGII 
NEO-COLONIALE: 
GENDER CHECK ȘI POLITICILE INCLUZIUNII

MARINA GRŽINIĆ
Interesul pentru efectuarea acestei analize este triplu. Îmi permite – este punctul meu de 

plecare – să vorbesc despre Noua Europă, despre a 20-a aniversare a căderii Zidului de la 

Berlin și despre noua relație dintre capital și putere. Evenimentul a avut-o drept curator 

pe Bojana Pejić, istoric de artă care trăiește de vreo douăzeci de ani la Berlin și care era o 

figură importantă în Belgrad în anii ’70 și ’80, când activa la Centrul Cultural Studențesc 

din capitală și colabora cu personaje importante din mișcările de neo-avangardă sârbe ce 

aveau de-a face cu arta corporală, cultura alternativă sau feminismul (precum Dunja 

Blažević, Biljana Tomić, Marina Abramović, Ješa Denegri etc.).

Expoziția de la MUMOK a fost produsă, adică inițiată și, cel mai important, sprijinită 

financiar de către Fundația ERSTE. Fundația ERSTE este o organizație care administrează 

Banca ERSTE – așa cum s-a arătat de mai multe ori la deschiderea expoziției și în cadrul 

simpozionului de după deschidere – și nu invers, cum crezusem noi până atunci. De aici 

vine o diferență importantă, pentru că până acum analiza proiectelor produse de către 

Fundația ERSTE – și sunt numeroase astfel de proiecte sub marca ERSTE – era definită, cel 

puțin de către noi, teoreticienii, drept „intervenții artistice și culturale în domeniul artei și 

culturii” făcute de corporația bancară multinațională ERSTE din Viena pentru a-și spăla 

obrazul din urma alocării invazive de capital prin toată Europa. De data aceasta am învățat 

lecția: o serie de grupuri de interese au înființat Fundația ERSTE care, în afară de servicii 

bancare, produce și politici culturale. Dar în loc ca prezentarea „schimbării” poziției băncii, 

înțeleasă până acum pe dos, să fie ilară, noua situație re-confirmă ceea ce spunea recent 

Santiago López Petit în cartea sa La movilización global. Breve tratado para atacar la 
1realidad („Mobilizarea globală. Scurt tratat pentru atacarea realității”) , și anume că în 

ziua de azi capitalismul global demonstrează două mari caracteristici. Conform uneia din 

ele, capitalismul nu este un proces ireversibil, ci, așa cum spune Petit, un eveniment 

reversibil și conflictual. În plus, tot ceea ce se întâmplă în lume azi este redus la un singur 

eveniment, iar acesta nu este nici criza, nici Obama, ci noțiunea pe care Petit o numește 

„neînfrânarea capitalului”. Globalizarea neoliberală, care este sinonimă cu era globală, nu 

e altceva decât repetarea acestui unic eveniment, neînfrânarea capitalului. A doua 

trăsătură constă în faptul că, deoarece singura limită a capitalului este capitalul însuși, 

neînfrânarea capitalului nu se referă la ceva din afara acestuia (așa cum s-a spus despre 

criză, cum că ar fi ceva „anormal” și că ar fi de fapt cea care îi va pune capătul 

capitalismului); neînfrânarea capitalului înseamnă doar ceva mai mult decât capitalul.

Petit leagă capitalul și puterea în următoarele moduri: 1. Capitalul este mai mult (decât) 

capital(ul) 2. Capitalul care este mai mult decât capital este putere. O astfel de relație 

prezintă o nouă situație între capital și putere, ceea ce Petit numește capital/putere de co-

proprietate. Un/o astfel de capital/putere de co-proprietate necesită un mediu în care să 

[1] Santiago López Petit, La 
movilización global. Breve 
tratado para atacar la 
realidad, publicat în limba 
spaniolă de Editorial 
Traficantes de Sueños, 
Barcelona, iunie 2009.

Analiza expoziției Gender Check – Femininity and Masculinity in the Art of Eastern Europe, Muzeul de Artă Modernă 

(MUMOK), Viena, noiembrie 2009 - februarie 2010

Marina Gržinić este filosof, artist și teoretician media. Este doctor în filozofie al Universității din 
Ljubljana, iar actualmente este profesor în cadrul Academiei de Arte Frumoase din Viena. Este 
autoarea cărții Re-Politicizing Art, Theory, Representation and New Media Technology, Academia 
de Arte Frumoase, Viena și Schlebrügge.Editor, Viena 2008. Trăiește în Ljubljana, lucrează în 
Ljubljana, Slovenia și Viena, Austria. 

55

Text publicat anterior pe platforma eipcp.net | contact@eipcp.net | transversal - eipcp multilingual 
webjournal ISSN 1811 - 1696, issue 12/2009



EXPOZIŢII CRITICE CA STRATEGII 
NEO-COLONIALE: 
GENDER CHECK ȘI POLITICILE INCLUZIUNII

MARINA GRŽINIĆ
Interesul pentru efectuarea acestei analize este triplu. Îmi permite – este punctul meu de 

plecare – să vorbesc despre Noua Europă, despre a 20-a aniversare a căderii Zidului de la 

Berlin și despre noua relație dintre capital și putere. Evenimentul a avut-o drept curator 

pe Bojana Pejić, istoric de artă care trăiește de vreo douăzeci de ani la Berlin și care era o 

figură importantă în Belgrad în anii ’70 și ’80, când activa la Centrul Cultural Studențesc 

din capitală și colabora cu personaje importante din mișcările de neo-avangardă sârbe ce 

aveau de-a face cu arta corporală, cultura alternativă sau feminismul (precum Dunja 

Blažević, Biljana Tomić, Marina Abramović, Ješa Denegri etc.).

Expoziția de la MUMOK a fost produsă, adică inițiată și, cel mai important, sprijinită 

financiar de către Fundația ERSTE. Fundația ERSTE este o organizație care administrează 

Banca ERSTE – așa cum s-a arătat de mai multe ori la deschiderea expoziției și în cadrul 

simpozionului de după deschidere – și nu invers, cum crezusem noi până atunci. De aici 

vine o diferență importantă, pentru că până acum analiza proiectelor produse de către 

Fundația ERSTE – și sunt numeroase astfel de proiecte sub marca ERSTE – era definită, cel 

puțin de către noi, teoreticienii, drept „intervenții artistice și culturale în domeniul artei și 

culturii” făcute de corporația bancară multinațională ERSTE din Viena pentru a-și spăla 

obrazul din urma alocării invazive de capital prin toată Europa. De data aceasta am învățat 

lecția: o serie de grupuri de interese au înființat Fundația ERSTE care, în afară de servicii 

bancare, produce și politici culturale. Dar în loc ca prezentarea „schimbării” poziției băncii, 

înțeleasă până acum pe dos, să fie ilară, noua situație re-confirmă ceea ce spunea recent 

Santiago López Petit în cartea sa La movilización global. Breve tratado para atacar la 
1realidad („Mobilizarea globală. Scurt tratat pentru atacarea realității”) , și anume că în 

ziua de azi capitalismul global demonstrează două mari caracteristici. Conform uneia din 

ele, capitalismul nu este un proces ireversibil, ci, așa cum spune Petit, un eveniment 

reversibil și conflictual. În plus, tot ceea ce se întâmplă în lume azi este redus la un singur 

eveniment, iar acesta nu este nici criza, nici Obama, ci noțiunea pe care Petit o numește 

„neînfrânarea capitalului”. Globalizarea neoliberală, care este sinonimă cu era globală, nu 

e altceva decât repetarea acestui unic eveniment, neînfrânarea capitalului. A doua 

trăsătură constă în faptul că, deoarece singura limită a capitalului este capitalul însuși, 

neînfrânarea capitalului nu se referă la ceva din afara acestuia (așa cum s-a spus despre 

criză, cum că ar fi ceva „anormal” și că ar fi de fapt cea care îi va pune capătul 

capitalismului); neînfrânarea capitalului înseamnă doar ceva mai mult decât capitalul.

Petit leagă capitalul și puterea în următoarele moduri: 1. Capitalul este mai mult (decât) 

capital(ul) 2. Capitalul care este mai mult decât capital este putere. O astfel de relație 

prezintă o nouă situație între capital și putere, ceea ce Petit numește capital/putere de co-

proprietate. Un/o astfel de capital/putere de co-proprietate necesită un mediu în care să 

[1] Santiago López Petit, La 
movilización global. Breve 
tratado para atacar la 
realidad, publicat în limba 
spaniolă de Editorial 
Traficantes de Sueños, 
Barcelona, iunie 2009.

Analiza expoziției Gender Check – Femininity and Masculinity in the Art of Eastern Europe, Muzeul de Artă Modernă 

(MUMOK), Viena, noiembrie 2009 - februarie 2010

Marina Gržinić este filosof, artist și teoretician media. Este doctor în filozofie al Universității din 
Ljubljana, iar actualmente este profesor în cadrul Academiei de Arte Frumoase din Viena. Este 
autoarea cărții Re-Politicizing Art, Theory, Representation and New Media Technology, Academia 
de Arte Frumoase, Viena și Schlebrügge.Editor, Viena 2008. Trăiește în Ljubljana, lucrează în 
Ljubljana, Slovenia și Viena, Austria. 

55

Text publicat anterior pe platforma eipcp.net | contact@eipcp.net | transversal - eipcp multilingual 
webjournal ISSN 1811 - 1696, issue 12/2009



se manifeste. În prezent avem trei medii fundamentale în care capitalul și puterea își 

aparțin reciproc: inovarea, spațiul public și războiul.

Co-proprietatea asupra capitalului/puterii înseamnă deținere (și nu contează dacă numai 

temporară), inclusiv a tuturor celorlalte instituții posibile din domeniile artei, culturii, 

sănătății, educației etc. MUMOK face parte din această relație, conferindu-i în mod „liber” 

proiectului, ca să zicem așa, toate capacitățile necesare pentru a obține bani în schimb.

Înainte de a intra în analiză, este obligatoriu să-mi explic, după cum argumenta Goldie 
2Osuri,  propria mea dublă complicitate la proiect (în calitate de artist și de membru al 

panelului). Am participat la expoziție cu proiecții video pe care le-am făcut în colaborare 

cu Aina Šmid (cu care am lucrat în ultimii 30 de ani ca artist video și media), și ca 

teoretician (scriind și ținând prelegeri pe subiecte de artă, teorie și politică), pentru a 

vorbi la simpozionul de după deschiderea expoziției Gender Check de la MUMOK. După 

deschiderea expoziției s-a organizat un simpozion, “READING GENDER. Art, Power and 

Politics of Representation in Eastern Europe” („Lectura genului. Artă, putere și politica 

reprezentării în Europa de Est”). Au fost invitate nume sonore din vestul și estul Europei.

Pot spune că analiza proiectelor de expoziție ale cărei curator a fost Bojana Pejić a arătat 

în mod clar că erau de așteptat probleme serioase. Cel mai important reper pentru 

îngrijorare era proiectul internațional în care Pejić a fost co-curator și pe care l-a pregătit 

pe un subiect analog, al Europei Estice și a artei, producătorul fiind o instituție occidentală 

de artă contemporană. Aceasta a fost expoziția After the Wall: Art and culture in post-

Communist Europe („După Zid: artă și cultură în Europa post-comunistă”) (1999-2000), 

care s-a ținut la Moderna Museet (Muzeul de Artă Modernă) din Stockholm, Suedia, 

avându-i drept curatori pe Bojana Pejić și pe curatorul și istoricul de artă David Elliot (în 

colaborare cu Iris Müller-Westermann în calitate de conducător de proiect); Elliot era 

directorul muzeului la vremea aceea. Expoziția a fost printre primele dintr-o serie de 

expoziții pe tema artei, a Balcanilor și a Europei de Est care au fost organizate în 

Germania, Austria și așa mai departe pe parcursul noului mileniu.

În cazul nostru, Gržinić/Šmid, After the Wall s-a dovedit a fi un dezastru, deoarece am fost 

invitate să participăm, dar curatorii nu ne asiguraseră un loc în care să ne expunem 

lucrările și, în plus – un lucru care a devenit un simptom ce se repetă brutal ori de câte ori 

Pejić este implicată în calitate de curator, așa cum s-a întâmplat și la Gender Check,– 

catalogul evenimentului s-a publicat pe baza unei politici feroce impuse de către 

curator(i) cu privire la cine poate (re)publica texte. În general, se poate afirma că unul din 

cele mai evidente moduri de lucru ale Bojanei Pejić, care se repetă pe parcursul diferitelor 

sale implicări în proiecte curatoriale din ultimul deceniu, este o evacuare brutală și o 

filtrare a pozițiilor din spațiul ex-Iugoslav. Expoziția Gender Check a fost o nouă ocazie 

pierdută de a publica în catalog lucrări esențiale ale expoziției, omițând texte esențiale ale 

unor autori esențiali din fosta Iugoslavie precum Žarana Papić, Biljana Kašić, Nataša 

Govedić, Ana Vujanović, Zoe Gudović, etc., fără a mai menționa numele din vechile și 

noile generații de feministe și queer din România, Bulgaria, Polonia ș.a.m.d.

Deci, învățând lecția expoziției After the Wall, noi, Gržinić/Šmid, ne-am hotărât să nu mai 

participăm la expoziția Gender Check, dar am fost presate de Bojana Pejić însăși, precum 

și de alții, să luăm parte la ea. În sfârșit, am luat decizia să participăm, când a apărut 

posibilitatea de a vorbi în cadrul panelului. Cum lucram deja pe cont propriu la analizarea 

expoziției Gender Check, reflectând la eveniment pornind de la titlu, șansa de a avea o 

ocazie să intervin în public (să vorbesc în cadrul panelului) era o ofertă imposibil de 

refuzat. În mod specific: feminismul este o politică ce se poate practica astăzi în primul și 

în primul rând ca poziție politică queer într-un spațiu public.

Ceea ce s-a spus acolo (în panel) in nuce este prezentat aici ca bază a două teze cu 

ajutorul cărora expun analiza evenimentului, care se potrivește perfect cu situația de 

schimbare din cadrul capitalismului global și cu dispariția Zidului Berlinului și a separației 

dintre Europa de Est și de Vest.

ÎN PRIMUL RÂND: Invitația la expoziție nu menționa nici măcar unul din numele artiștilor 

incluși în ea. Ceea ce nu se poate întâmpla atunci când la expoziție participă artiști 

occidentali. Unul din motive a fost că numărul artiștilor invitați era de peste 200. Cum 

producătorul evenimentului era Fundația ERSTE, era imposibil să nu ne gândim că nu s-ar 

fi putut adăuga o foaie în plus la invitație, cu numele pe ea! Banii n-au fost niciodată o 

problemă la această expoziție, decât atunci când a fost vorba de plătit artiștii pentru 

participare și, evident, de publicarea numelor artiștilor pe invitație. Artiștii participanți n-

au fost plătiți, dar noi, cei din panel, da. Dar mai îngrijorător a fost faptul că materialele de 

presă ofereau o selecție de nume, cam în felul în care, așa cum observa artistul austriac 

Ralo Mayer, își fac artiștii CV-ul, scriind „expoziții individuale, spicuiri”. Astfel, pentru 

ERSTE, MUMOK și curator, numele de artiști selectate din spațiul fost Est European sunt 

(urmează a fi pe viitor) luate/incluse/excluse în funcție de contextele pentru care 

diversele instituții au nevoie de CV-urile lor.

Cele descrise mai sus nu sunt, din păcate, o glumă, dar pot fi privite, teoretic, în următorul 

mod. Una din cele mai provocatoare prezentări de la simpozionul din cadrul expoziției 

Gender Check a fost cea făcută de Vjollca Krasniqi (teoretician din Prishtina, Kosovo). 

Prelegerea ținută de ea, intitulată „Returning the Gaze: Gender and Power in Kosovo” 

(„Întoarcerea privirii: gen și putere în Kosovo”), a prezentat o lectură a capturării 

neocoloniale a provinciei Kosovo de către Uniunea Europeană. Analiza ei arăta că 

procesele de discriminare, rasializare ș.a.m.d. ce sunt implementate în prezent de către 

UE în/asupra Kosovo au loc din cauza „emancipării”. Krasniqi susținea că discriminarea 

impusă asupra kosovarilor de către UE este considerată de către aceasta  necesară pentru 

ca locuitorii din Kosovo, conform analizei lui Krasniqi, să devină „subiecți politic maturi”, 

gata de a fi integrați pe viitor în UE. Vjollca Krasniqi a arătat clar că maturizarea pentru UE 

este posibilă doar transformând Kosovo într-un protectorat capitalist neoliberal. În mod 

similar, pot spune că puținele nume menționate ale artiștilor din Europa de Est ce au luat 

parte la expoziția Gender Check au fost selectate pe baza presupunerii că erau suficient de 

mature („artiști maturi din UE”) pentru a apărea în diferitele CV-uri ale diferitelor instituții 

(Erste, MUMOK, curatorul), în funcție de diferitele scopuri ale acestor CV-uri. Astfel, 

numele noastre au putut fi văzute în funcție de cât de maturi eram pentru aceștia, din 

punct de vedere politic (?), istoric (?) sau al genului (?) ca subiecți artistici.

Pe un ton și mai amar, pot spune că expoziția Gender Check, așa cum este descrisă de 
3Arjun Appadurai,  (citat de Goldie Osuri), prezintă conjunctura unei anumite 

epistemologii a construirii unui anumit spațiu de vizibilitate pentru cei în jur de 180 de 

artiști nenumiți (20 au fost numiți în funcție de context) în cadrul expoziției (să fim 

înțelegători cu expoziția măcar un moment), cu o colonială din cea mai pură (dacă ne 

gândim la modul în care este construită expoziția). Appadurai vorbește deja din 1993 

despre un mod specific de a constitui colonii, cu ajutorul a ceea ce el numește „comunitate 

enumerativă”. Ce vreau să spun? Cum s-a menționat de nenumărate ori, începând cu 

discursurile de deschidere, în Gender Check nu este vorba despre Estul și Vestul Europei 

(și, ca atare, cuvântul din titlul expoziției este o greșeală), ci despre un proiect de 

expoziție care duce înainte o logică colonială de producere a unei comunități enumerative 

(peste 200 de artiști care prezintă peste 400 de lucrări, în timp ce curatorul susține că 

puteau fi și mai multe, doar că MUMOK e prea mic!) ce folosește statistica drept politică de 

reprezentare. În această expoziție, unii indivizi, și trebuie să precizăm – indivizi fără nume 

(invitația care a fost trimisă „tuturor”, dacă putem spune așa, nu conținea numele niciunui 

artist în afara numelui autorului imaginii de pe copertă) sunt considerați ca înlocuitori ai 

altor indivizi în virtutea principiului enumerativ al metonimiei. A propos, metafora și 

metonimia au fost folosite drept logică a producerii de sens pe parcursul evenimentului, 

[2] Cf. Goldie Osuri, 
“Identity and Complicity in 
Necropolitical Engagements: 
The Case of Iraq” în 
Reartikulacija, no. 8, 
Decembrie 2009.

[3] Cf. Arjun Appadurai, 
“Number in the Colonial 
Imagination,” în Orientalism 
and the Postcolonial 
Predicament, editori C. A. 
Breckenridge și P. V. D. Veer, 
Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press, 1993, 
pp. 314–339.

[4] Cf. Ibid.

56 57



se manifeste. În prezent avem trei medii fundamentale în care capitalul și puterea își 

aparțin reciproc: inovarea, spațiul public și războiul.

Co-proprietatea asupra capitalului/puterii înseamnă deținere (și nu contează dacă numai 

temporară), inclusiv a tuturor celorlalte instituții posibile din domeniile artei, culturii, 

sănătății, educației etc. MUMOK face parte din această relație, conferindu-i în mod „liber” 

proiectului, ca să zicem așa, toate capacitățile necesare pentru a obține bani în schimb.

Înainte de a intra în analiză, este obligatoriu să-mi explic, după cum argumenta Goldie 
2Osuri,  propria mea dublă complicitate la proiect (în calitate de artist și de membru al 

panelului). Am participat la expoziție cu proiecții video pe care le-am făcut în colaborare 

cu Aina Šmid (cu care am lucrat în ultimii 30 de ani ca artist video și media), și ca 

teoretician (scriind și ținând prelegeri pe subiecte de artă, teorie și politică), pentru a 

vorbi la simpozionul de după deschiderea expoziției Gender Check de la MUMOK. După 

deschiderea expoziției s-a organizat un simpozion, “READING GENDER. Art, Power and 

Politics of Representation in Eastern Europe” („Lectura genului. Artă, putere și politica 

reprezentării în Europa de Est”). Au fost invitate nume sonore din vestul și estul Europei.

Pot spune că analiza proiectelor de expoziție ale cărei curator a fost Bojana Pejić a arătat 

în mod clar că erau de așteptat probleme serioase. Cel mai important reper pentru 

îngrijorare era proiectul internațional în care Pejić a fost co-curator și pe care l-a pregătit 

pe un subiect analog, al Europei Estice și a artei, producătorul fiind o instituție occidentală 

de artă contemporană. Aceasta a fost expoziția After the Wall: Art and culture in post-

Communist Europe („După Zid: artă și cultură în Europa post-comunistă”) (1999-2000), 

care s-a ținut la Moderna Museet (Muzeul de Artă Modernă) din Stockholm, Suedia, 

avându-i drept curatori pe Bojana Pejić și pe curatorul și istoricul de artă David Elliot (în 

colaborare cu Iris Müller-Westermann în calitate de conducător de proiect); Elliot era 

directorul muzeului la vremea aceea. Expoziția a fost printre primele dintr-o serie de 

expoziții pe tema artei, a Balcanilor și a Europei de Est care au fost organizate în 

Germania, Austria și așa mai departe pe parcursul noului mileniu.

În cazul nostru, Gržinić/Šmid, After the Wall s-a dovedit a fi un dezastru, deoarece am fost 

invitate să participăm, dar curatorii nu ne asiguraseră un loc în care să ne expunem 

lucrările și, în plus – un lucru care a devenit un simptom ce se repetă brutal ori de câte ori 

Pejić este implicată în calitate de curator, așa cum s-a întâmplat și la Gender Check,– 

catalogul evenimentului s-a publicat pe baza unei politici feroce impuse de către 

curator(i) cu privire la cine poate (re)publica texte. În general, se poate afirma că unul din 

cele mai evidente moduri de lucru ale Bojanei Pejić, care se repetă pe parcursul diferitelor 

sale implicări în proiecte curatoriale din ultimul deceniu, este o evacuare brutală și o 

filtrare a pozițiilor din spațiul ex-Iugoslav. Expoziția Gender Check a fost o nouă ocazie 

pierdută de a publica în catalog lucrări esențiale ale expoziției, omițând texte esențiale ale 

unor autori esențiali din fosta Iugoslavie precum Žarana Papić, Biljana Kašić, Nataša 

Govedić, Ana Vujanović, Zoe Gudović, etc., fără a mai menționa numele din vechile și 

noile generații de feministe și queer din România, Bulgaria, Polonia ș.a.m.d.

Deci, învățând lecția expoziției After the Wall, noi, Gržinić/Šmid, ne-am hotărât să nu mai 

participăm la expoziția Gender Check, dar am fost presate de Bojana Pejić însăși, precum 

și de alții, să luăm parte la ea. În sfârșit, am luat decizia să participăm, când a apărut 

posibilitatea de a vorbi în cadrul panelului. Cum lucram deja pe cont propriu la analizarea 

expoziției Gender Check, reflectând la eveniment pornind de la titlu, șansa de a avea o 

ocazie să intervin în public (să vorbesc în cadrul panelului) era o ofertă imposibil de 

refuzat. În mod specific: feminismul este o politică ce se poate practica astăzi în primul și 

în primul rând ca poziție politică queer într-un spațiu public.

Ceea ce s-a spus acolo (în panel) in nuce este prezentat aici ca bază a două teze cu 

ajutorul cărora expun analiza evenimentului, care se potrivește perfect cu situația de 

schimbare din cadrul capitalismului global și cu dispariția Zidului Berlinului și a separației 

dintre Europa de Est și de Vest.

ÎN PRIMUL RÂND: Invitația la expoziție nu menționa nici măcar unul din numele artiștilor 

incluși în ea. Ceea ce nu se poate întâmpla atunci când la expoziție participă artiști 

occidentali. Unul din motive a fost că numărul artiștilor invitați era de peste 200. Cum 

producătorul evenimentului era Fundația ERSTE, era imposibil să nu ne gândim că nu s-ar 

fi putut adăuga o foaie în plus la invitație, cu numele pe ea! Banii n-au fost niciodată o 

problemă la această expoziție, decât atunci când a fost vorba de plătit artiștii pentru 

participare și, evident, de publicarea numelor artiștilor pe invitație. Artiștii participanți n-

au fost plătiți, dar noi, cei din panel, da. Dar mai îngrijorător a fost faptul că materialele de 

presă ofereau o selecție de nume, cam în felul în care, așa cum observa artistul austriac 

Ralo Mayer, își fac artiștii CV-ul, scriind „expoziții individuale, spicuiri”. Astfel, pentru 

ERSTE, MUMOK și curator, numele de artiști selectate din spațiul fost Est European sunt 

(urmează a fi pe viitor) luate/incluse/excluse în funcție de contextele pentru care 

diversele instituții au nevoie de CV-urile lor.

Cele descrise mai sus nu sunt, din păcate, o glumă, dar pot fi privite, teoretic, în următorul 

mod. Una din cele mai provocatoare prezentări de la simpozionul din cadrul expoziției 

Gender Check a fost cea făcută de Vjollca Krasniqi (teoretician din Prishtina, Kosovo). 

Prelegerea ținută de ea, intitulată „Returning the Gaze: Gender and Power in Kosovo” 

(„Întoarcerea privirii: gen și putere în Kosovo”), a prezentat o lectură a capturării 

neocoloniale a provinciei Kosovo de către Uniunea Europeană. Analiza ei arăta că 

procesele de discriminare, rasializare ș.a.m.d. ce sunt implementate în prezent de către 

UE în/asupra Kosovo au loc din cauza „emancipării”. Krasniqi susținea că discriminarea 

impusă asupra kosovarilor de către UE este considerată de către aceasta  necesară pentru 

ca locuitorii din Kosovo, conform analizei lui Krasniqi, să devină „subiecți politic maturi”, 

gata de a fi integrați pe viitor în UE. Vjollca Krasniqi a arătat clar că maturizarea pentru UE 

este posibilă doar transformând Kosovo într-un protectorat capitalist neoliberal. În mod 

similar, pot spune că puținele nume menționate ale artiștilor din Europa de Est ce au luat 

parte la expoziția Gender Check au fost selectate pe baza presupunerii că erau suficient de 

mature („artiști maturi din UE”) pentru a apărea în diferitele CV-uri ale diferitelor instituții 

(Erste, MUMOK, curatorul), în funcție de diferitele scopuri ale acestor CV-uri. Astfel, 

numele noastre au putut fi văzute în funcție de cât de maturi eram pentru aceștia, din 

punct de vedere politic (?), istoric (?) sau al genului (?) ca subiecți artistici.

Pe un ton și mai amar, pot spune că expoziția Gender Check, așa cum este descrisă de 
3Arjun Appadurai,  (citat de Goldie Osuri), prezintă conjunctura unei anumite 

epistemologii a construirii unui anumit spațiu de vizibilitate pentru cei în jur de 180 de 

artiști nenumiți (20 au fost numiți în funcție de context) în cadrul expoziției (să fim 

înțelegători cu expoziția măcar un moment), cu o colonială din cea mai pură (dacă ne 

gândim la modul în care este construită expoziția). Appadurai vorbește deja din 1993 

despre un mod specific de a constitui colonii, cu ajutorul a ceea ce el numește „comunitate 

enumerativă”. Ce vreau să spun? Cum s-a menționat de nenumărate ori, începând cu 

discursurile de deschidere, în Gender Check nu este vorba despre Estul și Vestul Europei 

(și, ca atare, cuvântul din titlul expoziției este o greșeală), ci despre un proiect de 

expoziție care duce înainte o logică colonială de producere a unei comunități enumerative 

(peste 200 de artiști care prezintă peste 400 de lucrări, în timp ce curatorul susține că 

puteau fi și mai multe, doar că MUMOK e prea mic!) ce folosește statistica drept politică de 

reprezentare. În această expoziție, unii indivizi, și trebuie să precizăm – indivizi fără nume 

(invitația care a fost trimisă „tuturor”, dacă putem spune așa, nu conținea numele niciunui 

artist în afara numelui autorului imaginii de pe copertă) sunt considerați ca înlocuitori ai 

altor indivizi în virtutea principiului enumerativ al metonimiei. A propos, metafora și 

metonimia au fost folosite drept logică a producerii de sens pe parcursul evenimentului, 

[2] Cf. Goldie Osuri, 
“Identity and Complicity in 
Necropolitical Engagements: 
The Case of Iraq” în 
Reartikulacija, no. 8, 
Decembrie 2009.

[3] Cf. Arjun Appadurai, 
“Number in the Colonial 
Imagination,” în Orientalism 
and the Postcolonial 
Predicament, editori C. A. 
Breckenridge și P. V. D. Veer, 
Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press, 1993, 
pp. 314–339.

[4] Cf. Ibid.

56 57



4ocolind socialul și politicul.  Să fie clar: fluturașul cu invitația la simpozionul constând din 

luări de poziție venind din Est și din Vest conținea nume, înșiruite complet și exact. N-ar fi 

fost posibil să se invite vorbitori din Austria sau din (fosta) Europă Occidentală și să nu le 

apară numele! Logica enumerativă implementată în construcția expoziției se apropie 

foarte de mult de logica înființării de protectorate și zone de influență. Acesta este un 
5proces pe care îl voi caracteriza, conform lui Suvendrini Perera  drept o formă de 

guvernamentalitate neoliberală ce poate fi denumită „genderizare”. Acest termen tehnic 

și politic ce sună în același timp a precarizare și proletarizare nu se referă doar la un 

simplu proces de formare a genului, ci la o logică colonială brutală de subjugare forțată a 

unor întregi teritorii și a unor practici artistice și sociale, la o logică  administrativă de gen 

conform căreia se numără indivizi fără nume cu scopul de a fi guvernați cum se cuvine pe 

viitor.

ÎN AL DOILEA RÂND: S-a spus iar și iar că această expoziție nu este despre Estul sau 

Vestul Europei, pentru că acestea nu mai există. Cu toate că, în mod clar, aceasta este o 

afirmație paradoxală, venind din partea curatorului și a celor care au dat banii, precum și a 

multora dintre vorbitori, din moment ce titlul expoziției este Gender Check – Femininity 

and Masculinity in the Art of Eastern Europe (Genul la control – Feminitate și masculinitate 

în arta din Europa de Est). Și totuși, care este logica ce stă la baza unei astfel de afirmații, 

și ce înseamnă să declari că granițele au dispărut?

Eu susțin aici o ipoteză: în ziua de astăzi, așa-numitul dezechilibru dintre Estul și Vestul 

Europei nu mai este o chestiune de opoziție, așa cum era în trecut; în prezent, Estul 

Europei și Vestul Europei se găsesc într-o relație de repetiție. Aceeași repetiție pe care am 

adus-o în discuție când am vorbit despre capitalismul global, care este, conform lui Petit, 

nici mai mult, nici mai puțin decât repetarea unuia și a aceluiași eveniment, acesta fiind 

neînfrânarea capitalului. Totuși, această repetare nu are loc ca un proces de oglindire, și 

reprezintă repetarea unei părți în cadrul celeilalte. Astăzi se poartă multe discuții între 

Europa de Est așa-zis naționalistă și Europa de Vest neoliberală. Dar asistăm la o repetare 

a Vestului neoliberal capitalist (cu toate prerogativele consumerismului și ale umanis-

mului) în mijlocul Estului naționalist, fără ca exproprierea capitalistă/consumerismul 

vestic să fie vreun moment amenințate. Un alt excelent exemplu de astfel de repetiție 

este proiectul Former West („Fostul Occident”) început în Olanda ca proiect internațional 

de cercetare, publicare și expoziție pentru 2009–2012, avându-i drept curatori pe Charles 

Esche, Maria Hlavajova și Kathrin Rhomberg (http://www.formerwest.org), care după 

cum se vede nu e deloc vreo glumă, deși așa ar putea părea, ci se înscrie perfect în logica 

repetiției ca logică de bază a capitalismului global din prezent.

Având în vedere textul lui Ugo Vlaisavljević, intitulat From Berlin to Sarajevo, („De la 
6

Berlin la Sarajevo”) , pot spune că proclamarea căderii Zidului Berlinului, și deci a graniței 

ce despărțea Estul și Vestul, care acum nu mai există (ceea ce e adevărat), și care poate fi 

sărbătorită cu atât de multă bucurie, are legătură cu o conceptualizare greșită (învechită) 

a graniței înseși.

Poate este nevoie să regândim de la capăt conceptul de graniță și să vedem exact ce 

înseamnă celebrarea din prezent? Ugo Vlaisaljević face referire la Étienne Balibar pentru a 

atrage atenția asupra unui proces european ce arată că prin felul în care percepem 

schimbarea granițelor, și astfel schimbarea însăși, putem conceptualiza diferit și Europa în 

sine. Vlaisavljević spune că modul cel mai bun de a înțelege poziția din interiorul UE este 

să privești către granițele stabilite de către UE cu statele ce nu sunt (încă?) integrate în ea. 

Deja în anii ‘90 Balibar, în scrierile sale importante despre Europa (așa cum dezvoltă 

Vlaisavljević) identifică un proces care constă într-o fragmentare a granițelor, ce duce la 

înmulțirea lor, pe de o parte, în același timp cu dispariția altor granițe. În 1997, Balibar 

scria astfel: „Granițele se zguduie, dar asta nu înseamnă că dispar. Din contră, se 

înmulțesc și se micșorează în localizarea lor, în funcția lor, se întind sau se dublează, devin 

[5] Cf. Suvendrini Perera, 
“Race, Terror, Sydney, 
December 2005”, în e-
jurnalul borderlands 5, no. 
1. 2006. Citat de Goldie 
Osuri.

[6] Ugo Vlaisavljević, “From 
Berlin to Sarajevo,” în Zarez, 
an XI, numărul 267, Zagreb, 
15.10.2009, pp. 23–25.

59



4ocolind socialul și politicul.  Să fie clar: fluturașul cu invitația la simpozionul constând din 

luări de poziție venind din Est și din Vest conținea nume, înșiruite complet și exact. N-ar fi 

fost posibil să se invite vorbitori din Austria sau din (fosta) Europă Occidentală și să nu le 

apară numele! Logica enumerativă implementată în construcția expoziției se apropie 

foarte de mult de logica înființării de protectorate și zone de influență. Acesta este un 
5proces pe care îl voi caracteriza, conform lui Suvendrini Perera  drept o formă de 

guvernamentalitate neoliberală ce poate fi denumită „genderizare”. Acest termen tehnic 

și politic ce sună în același timp a precarizare și proletarizare nu se referă doar la un 

simplu proces de formare a genului, ci la o logică colonială brutală de subjugare forțată a 

unor întregi teritorii și a unor practici artistice și sociale, la o logică  administrativă de gen 

conform căreia se numără indivizi fără nume cu scopul de a fi guvernați cum se cuvine pe 

viitor.

ÎN AL DOILEA RÂND: S-a spus iar și iar că această expoziție nu este despre Estul sau 

Vestul Europei, pentru că acestea nu mai există. Cu toate că, în mod clar, aceasta este o 

afirmație paradoxală, venind din partea curatorului și a celor care au dat banii, precum și a 

multora dintre vorbitori, din moment ce titlul expoziției este Gender Check – Femininity 

and Masculinity in the Art of Eastern Europe (Genul la control – Feminitate și masculinitate 

în arta din Europa de Est). Și totuși, care este logica ce stă la baza unei astfel de afirmații, 

și ce înseamnă să declari că granițele au dispărut?

Eu susțin aici o ipoteză: în ziua de astăzi, așa-numitul dezechilibru dintre Estul și Vestul 

Europei nu mai este o chestiune de opoziție, așa cum era în trecut; în prezent, Estul 

Europei și Vestul Europei se găsesc într-o relație de repetiție. Aceeași repetiție pe care am 

adus-o în discuție când am vorbit despre capitalismul global, care este, conform lui Petit, 

nici mai mult, nici mai puțin decât repetarea unuia și a aceluiași eveniment, acesta fiind 

neînfrânarea capitalului. Totuși, această repetare nu are loc ca un proces de oglindire, și 

reprezintă repetarea unei părți în cadrul celeilalte. Astăzi se poartă multe discuții între 

Europa de Est așa-zis naționalistă și Europa de Vest neoliberală. Dar asistăm la o repetare 

a Vestului neoliberal capitalist (cu toate prerogativele consumerismului și ale umanis-

mului) în mijlocul Estului naționalist, fără ca exproprierea capitalistă/consumerismul 

vestic să fie vreun moment amenințate. Un alt excelent exemplu de astfel de repetiție 

este proiectul Former West („Fostul Occident”) început în Olanda ca proiect internațional 

de cercetare, publicare și expoziție pentru 2009–2012, avându-i drept curatori pe Charles 

Esche, Maria Hlavajova și Kathrin Rhomberg (http://www.formerwest.org), care după 

cum se vede nu e deloc vreo glumă, deși așa ar putea părea, ci se înscrie perfect în logica 

repetiției ca logică de bază a capitalismului global din prezent.

Având în vedere textul lui Ugo Vlaisavljević, intitulat From Berlin to Sarajevo, („De la 
6

Berlin la Sarajevo”) , pot spune că proclamarea căderii Zidului Berlinului, și deci a graniței 

ce despărțea Estul și Vestul, care acum nu mai există (ceea ce e adevărat), și care poate fi 

sărbătorită cu atât de multă bucurie, are legătură cu o conceptualizare greșită (învechită) 

a graniței înseși.

Poate este nevoie să regândim de la capăt conceptul de graniță și să vedem exact ce 

înseamnă celebrarea din prezent? Ugo Vlaisaljević face referire la Étienne Balibar pentru a 

atrage atenția asupra unui proces european ce arată că prin felul în care percepem 

schimbarea granițelor, și astfel schimbarea însăși, putem conceptualiza diferit și Europa în 

sine. Vlaisavljević spune că modul cel mai bun de a înțelege poziția din interiorul UE este 

să privești către granițele stabilite de către UE cu statele ce nu sunt (încă?) integrate în ea. 

Deja în anii ‘90 Balibar, în scrierile sale importante despre Europa (așa cum dezvoltă 

Vlaisavljević) identifică un proces care constă într-o fragmentare a granițelor, ce duce la 

înmulțirea lor, pe de o parte, în același timp cu dispariția altor granițe. În 1997, Balibar 

scria astfel: „Granițele se zguduie, dar asta nu înseamnă că dispar. Din contră, se 

înmulțesc și se micșorează în localizarea lor, în funcția lor, se întind sau se dublează, devin 

[5] Cf. Suvendrini Perera, 
“Race, Terror, Sydney, 
December 2005”, în e-
jurnalul borderlands 5, no. 
1. 2006. Citat de Goldie 
Osuri.

[6] Ugo Vlaisavljević, “From 
Berlin to Sarajevo,” în Zarez, 
an XI, numărul 267, Zagreb, 
15.10.2009, pp. 23–25.

59



Deci, tocmai datorită acestui proces de transformare a granițelor în teritorii sau zone 

putem susține că granițele dispar din nevoia de circulație a imperialismului, permițându-

ne să salutăm cu bucurie căderea Zidului Berlinului, deoarece acest zid este unul de 

hârtie, transformat într-o zonă ce se va repeta ca graniță în altă parte. Balibar spunea că 

Zidul Berlinului a dispărut, dar în locul lui avem un proces birocratic de dobândire de viză, 

iar poliția de frontieră nu mai este la frontieră, ci în inima orașului care nu este încă parte 

din UE, unde, în birouri fortificate, așa cum arată Vlaisavljević, stau polițiști (în locul 

foștilor birocrați din ambasade și consulate) ce mențin zidul ferm în picioare. În prezent, 

fostul personal al ambasadelor statelor occidentale, așa cum observa Vlaisavljević, 

devine din ce în ce mai mult o poliție birocratică profesionistă. Vlaisavljević mai spunea și 

că integrarea în UE începe înainte ca viitorul stat membru să fie integrat. Pe scurt, așa cum 

arată cu luciditate Vlaisavljević, Europa nu are nevoie de Zidul Berlinului, pentru că a 

înființat granițe interne invizibile judiciare, polițienești, administrative, ce funcționează ca 

ziduri exterioare.

Da, așa cum spunea deviza din 2009 a Germaniei unificate, „Veniți, veniți în țara fără 

granițe”, dar nu atâta timp cât vă găsiți într-una din multele închisori sau tabere de 

detenție din Germania sau din fosta Europă Occidentală sau stând undeva la coadă pentru 

a obține o viză sau documentele pentru azil.

Traducere de Sorana Lupu

zone, regiuni, teritorii de graniță în care domiciliem și trăim. Tocmai relația dintre 

«granițe» și «teritorii» este răsturnată. Asta înseamnă că au început să facă obiectul 

cerințelor și a contestațiilor, insistându-se pe întărirea lor și mai ales pe măsurile de 
7securitate.”

Miza acestui proces este ceea ce Balibar numește transformarea graniței în zonă. 

Consecințele depășesc un simplu joc de monopol; prin acest act de constituire de zone 

sau teritorii în locul granițelor fixe, chestiunea granițelor dispare, pentru ca fizionomia 

granițelor să se schimbe radical. Nu mai vorbim despre Estul și Vestul Europei, ci despre 

transformarea unui întreg teritoriu într-o zonă care funcționează în maniera unei (noi) 

granițe. Vestul Balcanilor este o astfel de zonă de graniță.

Dacă luăm în considerare această idee, care a fost dezvoltată aproape prematur în anii 

‘90, abia în prezent căpătând forță, atunci este nu numai jignitor, în ceea ce privește 

expoziția Gender Check, să vorbim despre Europa de Est și de Vest, și mai ales despre 

fosta Europă de Est, deoarece imaginea ei este oricum distorsionată astăzi, în forma 

repetării Fostului Occident, ci este necesar să subliniem că Gender Check prezintă un 

proces de genderizare ca pe o creare de zone. Face din Fosta Europă de Est o zonă de 

graniță, transformând-o într-un poligon pentru testarea nivelului de genderizare a 

întregului teritoriu. Noi, în special, putem declara asta, deoarece știm că genul și-a 

căpătat condiția perversă de realitate prin aproprierea sa managerială neoliberală în 

maniera „gender mainstreaming” din Occident. Astfel, aniversarea este de fapt o 

comemorare a unui zid care este făcut din hârtie așa cum altele sunt construite din oțel și 

beton, dar care nu stă la graniță, ci chiar în interiorul teritoriului.

Deci, când s-a pus întrebarea retorică într-unul din panelurile simpozionului din cadrul 

expoziției Gender Check, „Știe genul să vorbească pe limba Estului?”, cei care răspund 

afirmativ sunt cei care nu înțeleg schimbările care au afectat fosta Europă de Est sau 

Europa în întregimea sa. Cum transformarea graniței în zonă sugerează că granița nu mai 

este o linie, nici măcar un zid (și de aceea căderea Zidului Berlinului poate fi aclamată cu 

atâta entuziasm), ci o întreagă zonă, înseamnă că genul este o astfel de zonă! Astfel, când 

expoziția Gender Check – Femininity and Masculinity in the Art of Eastern Europe 

marchează a 20-a aniversare a căderii Zidului Berlinului, nu este vorba despre Est și Vest, 

ci despre transformarea întregului teritoriu al fostei Europe de Est  într-un poligon de 

verificare a genului. De aceea, un alt panel de la același simpozion a folosit titlul “Fuck 

your Gender” – deoarece pentru poziția queer radicalizată, aducerea în mainstream a 

genului înseamnă complicitatea genului, care în capitalismul global neoliberal este o 

categorie politică. Fosta Europă de Est mai trebuie încă emancipată prin implementarea 

genului – controlul/verificarea înseamnă tocmai că guvernamentalitatea capitalistă cere 

să se administreze întregul spațiu printr-o zonă de graniță a genului. În textul său Where 
8is the Feminist Critical Subject? („Unde este subiectul critic feminin?”) Biljana Kašić  

susține că pentru a formula această nouă situație din propriul ei context, adică „politic, de 

tranziție, post-Iugoslav, «European-promițător», gender mainstreaming, vulgar 

capitalist-orientat”, este necesar să se contureze „trei sisteme de ordonare care 

acționează în prezent în cadrul feminismului și al Europei: gender mainstreaming, ordinea 

capitalului și dictatul pieței/consumatorului, inclusiv controlul aspra reprezentării”. Eu le-

am prezentat deja, arătând că expoziția Gender Check încearcă să le voaleze, 

împiedicând identificarea lor. Totuși, ideea mea este că „verificarea genului” este gender 

mainstreaming, că ordinea capitalului înseamnă trecerea de la granițe la zone, precum și 

co-proprietatea capitalului și a puterii (ERSTE/MUMOK/instituția curatorului), și că 

exersarea controlului asupra reprezentării se face printr-o logică enumerativă, ca noua 

joncțiune dintre epistemologia capitalistă neoliberală și guvernamentalitatea capitalistă 

neoliberală. 

[7] Cf. E. Balibar, La crainte 
des masses: politique et 
philosophie avant et après 
Marx, Collection La 
Philosophie en effet, Galilée, 
Paris, 1997, pp. 386–387.

[8] Cf. Biljana Kašić, “Where 
is the Feminist Critical 
Subject?,” în NEW 
FEMINISM: Worlds of 
Feminism, Queer and 
Networking Conditions, 
editori Marina Gržinić, Rosa 
Reitsamer, Löcker Verlag, 
Viena, 2008, p. 457.

60 61



Deci, tocmai datorită acestui proces de transformare a granițelor în teritorii sau zone 

putem susține că granițele dispar din nevoia de circulație a imperialismului, permițându-

ne să salutăm cu bucurie căderea Zidului Berlinului, deoarece acest zid este unul de 

hârtie, transformat într-o zonă ce se va repeta ca graniță în altă parte. Balibar spunea că 

Zidul Berlinului a dispărut, dar în locul lui avem un proces birocratic de dobândire de viză, 

iar poliția de frontieră nu mai este la frontieră, ci în inima orașului care nu este încă parte 

din UE, unde, în birouri fortificate, așa cum arată Vlaisavljević, stau polițiști (în locul 

foștilor birocrați din ambasade și consulate) ce mențin zidul ferm în picioare. În prezent, 

fostul personal al ambasadelor statelor occidentale, așa cum observa Vlaisavljević, 

devine din ce în ce mai mult o poliție birocratică profesionistă. Vlaisavljević mai spunea și 

că integrarea în UE începe înainte ca viitorul stat membru să fie integrat. Pe scurt, așa cum 

arată cu luciditate Vlaisavljević, Europa nu are nevoie de Zidul Berlinului, pentru că a 

înființat granițe interne invizibile judiciare, polițienești, administrative, ce funcționează ca 

ziduri exterioare.

Da, așa cum spunea deviza din 2009 a Germaniei unificate, „Veniți, veniți în țara fără 

granițe”, dar nu atâta timp cât vă găsiți într-una din multele închisori sau tabere de 

detenție din Germania sau din fosta Europă Occidentală sau stând undeva la coadă pentru 

a obține o viză sau documentele pentru azil.

Traducere de Sorana Lupu

zone, regiuni, teritorii de graniță în care domiciliem și trăim. Tocmai relația dintre 

«granițe» și «teritorii» este răsturnată. Asta înseamnă că au început să facă obiectul 

cerințelor și a contestațiilor, insistându-se pe întărirea lor și mai ales pe măsurile de 
7securitate.”

Miza acestui proces este ceea ce Balibar numește transformarea graniței în zonă. 

Consecințele depășesc un simplu joc de monopol; prin acest act de constituire de zone 

sau teritorii în locul granițelor fixe, chestiunea granițelor dispare, pentru ca fizionomia 

granițelor să se schimbe radical. Nu mai vorbim despre Estul și Vestul Europei, ci despre 

transformarea unui întreg teritoriu într-o zonă care funcționează în maniera unei (noi) 

granițe. Vestul Balcanilor este o astfel de zonă de graniță.

Dacă luăm în considerare această idee, care a fost dezvoltată aproape prematur în anii 

‘90, abia în prezent căpătând forță, atunci este nu numai jignitor, în ceea ce privește 

expoziția Gender Check, să vorbim despre Europa de Est și de Vest, și mai ales despre 

fosta Europă de Est, deoarece imaginea ei este oricum distorsionată astăzi, în forma 

repetării Fostului Occident, ci este necesar să subliniem că Gender Check prezintă un 

proces de genderizare ca pe o creare de zone. Face din Fosta Europă de Est o zonă de 

graniță, transformând-o într-un poligon pentru testarea nivelului de genderizare a 

întregului teritoriu. Noi, în special, putem declara asta, deoarece știm că genul și-a 

căpătat condiția perversă de realitate prin aproprierea sa managerială neoliberală în 

maniera „gender mainstreaming” din Occident. Astfel, aniversarea este de fapt o 

comemorare a unui zid care este făcut din hârtie așa cum altele sunt construite din oțel și 

beton, dar care nu stă la graniță, ci chiar în interiorul teritoriului.

Deci, când s-a pus întrebarea retorică într-unul din panelurile simpozionului din cadrul 

expoziției Gender Check, „Știe genul să vorbească pe limba Estului?”, cei care răspund 

afirmativ sunt cei care nu înțeleg schimbările care au afectat fosta Europă de Est sau 

Europa în întregimea sa. Cum transformarea graniței în zonă sugerează că granița nu mai 

este o linie, nici măcar un zid (și de aceea căderea Zidului Berlinului poate fi aclamată cu 

atâta entuziasm), ci o întreagă zonă, înseamnă că genul este o astfel de zonă! Astfel, când 

expoziția Gender Check – Femininity and Masculinity in the Art of Eastern Europe 

marchează a 20-a aniversare a căderii Zidului Berlinului, nu este vorba despre Est și Vest, 

ci despre transformarea întregului teritoriu al fostei Europe de Est  într-un poligon de 

verificare a genului. De aceea, un alt panel de la același simpozion a folosit titlul “Fuck 

your Gender” – deoarece pentru poziția queer radicalizată, aducerea în mainstream a 

genului înseamnă complicitatea genului, care în capitalismul global neoliberal este o 

categorie politică. Fosta Europă de Est mai trebuie încă emancipată prin implementarea 

genului – controlul/verificarea înseamnă tocmai că guvernamentalitatea capitalistă cere 

să se administreze întregul spațiu printr-o zonă de graniță a genului. În textul său Where 
8is the Feminist Critical Subject? („Unde este subiectul critic feminin?”) Biljana Kašić  

susține că pentru a formula această nouă situație din propriul ei context, adică „politic, de 

tranziție, post-Iugoslav, «European-promițător», gender mainstreaming, vulgar 

capitalist-orientat”, este necesar să se contureze „trei sisteme de ordonare care 

acționează în prezent în cadrul feminismului și al Europei: gender mainstreaming, ordinea 

capitalului și dictatul pieței/consumatorului, inclusiv controlul aspra reprezentării”. Eu le-

am prezentat deja, arătând că expoziția Gender Check încearcă să le voaleze, 

împiedicând identificarea lor. Totuși, ideea mea este că „verificarea genului” este gender 

mainstreaming, că ordinea capitalului înseamnă trecerea de la granițe la zone, precum și 

co-proprietatea capitalului și a puterii (ERSTE/MUMOK/instituția curatorului), și că 

exersarea controlului asupra reprezentării se face printr-o logică enumerativă, ca noua 

joncțiune dintre epistemologia capitalistă neoliberală și guvernamentalitatea capitalistă 

neoliberală. 

[7] Cf. E. Balibar, La crainte 
des masses: politique et 
philosophie avant et après 
Marx, Collection La 
Philosophie en effet, Galilée, 
Paris, 1997, pp. 386–387.

[8] Cf. Biljana Kašić, “Where 
is the Feminist Critical 
Subject?,” în NEW 
FEMINISM: Worlds of 
Feminism, Queer and 
Networking Conditions, 
editori Marina Gržinić, Rosa 
Reitsamer, Löcker Verlag, 
Viena, 2008, p. 457.

60 61



CE E NOU PE FRONTUL DE EST? 
PERFORMANCE ART ȘI NOSTALGIA 
REZISTENȚEI CULTURALE

CRISTIAN NAE
Singura viață a performance-ului rezidă în prezent. [...] Documentația unui performance 

1nu este,așadar, decât un imbold adus memoriei de a deveni prezent.

În umbra postistoriei – Estul după disoluția fronturilor?

Se sugerează deseori că, odată cu postcomunismul sau postsocialismul, ne-am afla într-o 

eternă condiție postistorică, al cărei simptom l-ar constitui globalizarea neocapitalismului 

și extensia totalizatoare a neoliberalismului. Chiar dacă această situație amintește de 
2teza sfîrșitului istoriei, anunțată profetic de Fukuyama , ea nu (mai) prezintă nicidecum 

un ton emfatic și progresist. Dimpotrivă, un semn alarmant al disoluției oricărei dialectici 

istorice îl constituie tocmai impotența sau inefectivitatea criticii, controlată și 
3internalizată, care ar atinge de acum doar formele, nu și spiritul capitalismului.

Printre simptomele culturale se numără nostalgia revizuirii trecutului refulat, îndeosebi a 

acelei părți din istoria artei omise o bună perioadă de timp și falsificate în mod repetat de 

ambele părți ale fostei baricade, cu interese ideologice vădite. Sarcina urgentă a rescrierii 

canonului istoriei artei de pe o poziție contraimperialistă, precum și necesitatea suprimării 

dialecticii centru–periferie acuză însă persistența unei tendințe de romantizare a 

„Estului”. În anii ‘90, el a fost deja transformat într-o zonă culturală „virgină”, încă 

deschisă explorării de către istoria culturală occidentală. Estului i s-a oferit, astfel, o voce 

în discursul occidental, cu condiția ca această voce să fie inteligibilă în cadrul ordinii 

prestabilite a discursului. Astăzi, Estul pare a păstra încă vie promisiunea regăsirii 

autenticității actului critic sau a unei „stări naturale” sub raportul existenței politice, în 

condițiile în care discursul occidental al artei critice și-a asumat deja epuizarea formelor 
4agonistice, subvenționarea subversivității  și cinismul ca soluție de compromis.

Chiar și în accepția sa strict geografică, Estul (Europei) rămâne în fapt un rest neasimilabil 

și oscilant, ce trebuie în primul rând reprezentat și îmblânzit, redus la un numitor comun. 

Omogenitatea identitară a artei din această regiune s-ar caracteriza prin atitudinea 

radical critică și implicit politică a acestei arte, fie că se opune sistemului politic socialist 

sau celui neoliberal (atitudine, la rându-i, derivată cvasimaterialist din condițiile sociale 
5de producție), precum și prin atitudinea sa constitutiv noncomercială.  Celălalt aspect 

paradoxal al artei din estul Europei, atunci când se încearcă situarea ei istorică în raport cu 

neoavangardele occidentale ale anilor ’70, îl constituie sincronicitatea acestor practici ca 
6forme de limbaj artistic, deși semnificația lor în cele două spații diferă semnificativ.  Căci 

ele sînt intertraductibile și echivalabile la nivelul semnificantului artistic numai cu riscul 

abstractizării sau vulgarizării rațiunilor socioculturale și politice ale acestor limbaje 

artistice. Această abstractizare le anihilează, în fapt, tocmai efectivitatea sau capacitatea 

[1] Peggy Phelan, 
Unmarked: Politics of 
Performance, London–New 
York, Routledge, 2002, p. 
146.

[2]  Francis Fukuyama, 
Sfârșitul istoriei și ultimul 
om, traducere de Mihaela 
Eftimiu, București, Paideia, 
2008.

[3]  Luc Boltanski și Eve 
Chiapello, The New Spirit of 
Capitalism, London–New 
York, Verso, 2007.

[4]  Sintagma este utilizată 
în sensul analizei întreprinse 
de Marius Babias în 
Subiectivitatea-marfă. O 
povestire teoretică, 
traducere de Aurel Codoban, 
Cluj, Idea Design & Print, 
2004, pp. 32–37, pentru a 
desemna momentul în care 
„activismul cultural este 
înregistrat pe piața culturală 
ca un stil” (p. 32).

[5]  O poziție mult mai 
nuanțată asupra chestiunii 
amintite, care păstrează însă 
drept supoziții fundamentale 
aceste două aspecte, oferă 
Zdenka Badovinac, „The 
Body and the East”, în Body 
and the East: From the 
1960's to the Present, 
catalog de expoziție, 
Moderna galerija 
Ljubljana/Museum of Modern 
Art, 1998.

[6]  Piotr Piotrowski, In the 
Shadow of Yalta: Art and 
Avant-Garde in Eastern 
Europe 1945–1989, London, 
Reacktion Books, 2009.

Performing the East [Performarea Estului], Salzburger Kunstverein, 23 aprilie – 5 iulie 2009, curator: Hemma Schmutz

Cristian Nae este teoretician, critic de artă și conferențiar universitar doctor la Facultatea de Arte 
Vizuale și Design din cadrul Universității de Arte „George Enescu” din Iași. A fost bursier al 
Colegiului Noua Europă din București (NEC, 2010-2011 și Getty-NEC 2011-2012) și cercetător 
postdoctoral la Universitatea de Arte „George Enescu” din Iași (2010-2012). Domeniile sale de 
interes cuprind estetica și teoria artei contemporane, istoria artei contemporane (cu accent pe 
situația artei în Europa de Est după 1945), metodologia istoriei artei precum și studiile culturale și 
vizuale.

63

Text publicat anterior în Idea - artă+societate, #33-34/2009 din Cluj-Napoca.



CE E NOU PE FRONTUL DE EST? 
PERFORMANCE ART ȘI NOSTALGIA 
REZISTENȚEI CULTURALE

CRISTIAN NAE
Singura viață a performance-ului rezidă în prezent. [...] Documentația unui performance 

1nu este,așadar, decât un imbold adus memoriei de a deveni prezent.

În umbra postistoriei – Estul după disoluția fronturilor?

Se sugerează deseori că, odată cu postcomunismul sau postsocialismul, ne-am afla într-o 

eternă condiție postistorică, al cărei simptom l-ar constitui globalizarea neocapitalismului 

și extensia totalizatoare a neoliberalismului. Chiar dacă această situație amintește de 
2teza sfîrșitului istoriei, anunțată profetic de Fukuyama , ea nu (mai) prezintă nicidecum 

un ton emfatic și progresist. Dimpotrivă, un semn alarmant al disoluției oricărei dialectici 

istorice îl constituie tocmai impotența sau inefectivitatea criticii, controlată și 
3internalizată, care ar atinge de acum doar formele, nu și spiritul capitalismului.

Printre simptomele culturale se numără nostalgia revizuirii trecutului refulat, îndeosebi a 

acelei părți din istoria artei omise o bună perioadă de timp și falsificate în mod repetat de 

ambele părți ale fostei baricade, cu interese ideologice vădite. Sarcina urgentă a rescrierii 

canonului istoriei artei de pe o poziție contraimperialistă, precum și necesitatea suprimării 

dialecticii centru–periferie acuză însă persistența unei tendințe de romantizare a 

„Estului”. În anii ‘90, el a fost deja transformat într-o zonă culturală „virgină”, încă 

deschisă explorării de către istoria culturală occidentală. Estului i s-a oferit, astfel, o voce 

în discursul occidental, cu condiția ca această voce să fie inteligibilă în cadrul ordinii 

prestabilite a discursului. Astăzi, Estul pare a păstra încă vie promisiunea regăsirii 

autenticității actului critic sau a unei „stări naturale” sub raportul existenței politice, în 

condițiile în care discursul occidental al artei critice și-a asumat deja epuizarea formelor 
4agonistice, subvenționarea subversivității  și cinismul ca soluție de compromis.

Chiar și în accepția sa strict geografică, Estul (Europei) rămâne în fapt un rest neasimilabil 

și oscilant, ce trebuie în primul rând reprezentat și îmblânzit, redus la un numitor comun. 

Omogenitatea identitară a artei din această regiune s-ar caracteriza prin atitudinea 

radical critică și implicit politică a acestei arte, fie că se opune sistemului politic socialist 

sau celui neoliberal (atitudine, la rându-i, derivată cvasimaterialist din condițiile sociale 
5de producție), precum și prin atitudinea sa constitutiv noncomercială.  Celălalt aspect 

paradoxal al artei din estul Europei, atunci când se încearcă situarea ei istorică în raport cu 

neoavangardele occidentale ale anilor ’70, îl constituie sincronicitatea acestor practici ca 
6forme de limbaj artistic, deși semnificația lor în cele două spații diferă semnificativ.  Căci 

ele sînt intertraductibile și echivalabile la nivelul semnificantului artistic numai cu riscul 

abstractizării sau vulgarizării rațiunilor socioculturale și politice ale acestor limbaje 

artistice. Această abstractizare le anihilează, în fapt, tocmai efectivitatea sau capacitatea 

[1] Peggy Phelan, 
Unmarked: Politics of 
Performance, London–New 
York, Routledge, 2002, p. 
146.

[2]  Francis Fukuyama, 
Sfârșitul istoriei și ultimul 
om, traducere de Mihaela 
Eftimiu, București, Paideia, 
2008.

[3]  Luc Boltanski și Eve 
Chiapello, The New Spirit of 
Capitalism, London–New 
York, Verso, 2007.

[4]  Sintagma este utilizată 
în sensul analizei întreprinse 
de Marius Babias în 
Subiectivitatea-marfă. O 
povestire teoretică, 
traducere de Aurel Codoban, 
Cluj, Idea Design & Print, 
2004, pp. 32–37, pentru a 
desemna momentul în care 
„activismul cultural este 
înregistrat pe piața culturală 
ca un stil” (p. 32).

[5]  O poziție mult mai 
nuanțată asupra chestiunii 
amintite, care păstrează însă 
drept supoziții fundamentale 
aceste două aspecte, oferă 
Zdenka Badovinac, „The 
Body and the East”, în Body 
and the East: From the 
1960's to the Present, 
catalog de expoziție, 
Moderna galerija 
Ljubljana/Museum of Modern 
Art, 1998.

[6]  Piotr Piotrowski, In the 
Shadow of Yalta: Art and 
Avant-Garde in Eastern 
Europe 1945–1989, London, 
Reacktion Books, 2009.

Performing the East [Performarea Estului], Salzburger Kunstverein, 23 aprilie – 5 iulie 2009, curator: Hemma Schmutz

Cristian Nae este teoretician, critic de artă și conferențiar universitar doctor la Facultatea de Arte 
Vizuale și Design din cadrul Universității de Arte „George Enescu” din Iași. A fost bursier al 
Colegiului Noua Europă din București (NEC, 2010-2011 și Getty-NEC 2011-2012) și cercetător 
postdoctoral la Universitatea de Arte „George Enescu” din Iași (2010-2012). Domeniile sale de 
interes cuprind estetica și teoria artei contemporane, istoria artei contemporane (cu accent pe 
situația artei în Europa de Est după 1945), metodologia istoriei artei precum și studiile culturale și 
vizuale.

63

Text publicat anterior în Idea - artă+societate, #33-34/2009 din Cluj-Napoca.



de acțiune socială. Și, în mod paradoxal, de la ele se așteaptă, astăzi, o autentică opoziție 

critică – pierdută, se pare, odată cu estetizarea neoavangardelor americane și vest-

europene – și, totodată, posibilitatea unui nou început radical.

Performance-ul și critica puterii

Problema revizuirii trecutului artistic comun, începută în anii ’90 prin exotizarea (și 
7exorcizarea barbariei) Balcanilor , trebuie repoziționată astăzi în contextul unui discurs de 

putere mai larg și mai subtil. El mărturistește, după cum spuneam mai înainte, o anumită 

nostalgie a rezistenței directe și frontale, prin artă, față de o putere încă individualizată 

precum cea totalitară, precum și a autenticității critice a gestului artistic pe care Vestul 

glocalizat speră să o recupereze din Est, asemeni unei infuzii de sânge proaspăt în 

contextul unui perpetuu déjà-vu al industriei culturale.

Cu asemenea supoziții implicite și de pe o asumată poziție de mediator cultural între Vest 

și Est (specifică politicii culturale austriece de mai bine de douăzeci de ani), Salzburger 

Kunstverein și-a propus în anul 2009, la aproximativ un deceniu după The Body and the 

East, o ambițioasă expunere cu tentă retrospectivă a performance-ului est-european. 

Este lăudabilă oportunitatea unui asemenea gest de amploare, precum și pertinența 

selecției curatoriale, care nu a riscat mult, mizând pe opere deja „canonizate” istoric 

(mare parte aflate deja în colecția Kontakt a Erste Bank) și nume consacrate. Titlul ales, 

Performing the East, nu e mai puțin ambițios, putând fi lecturat într-un dublu sens: în sens 

activ, el sugerează cel puțin producerea unei anumite reprezentări a „Estului” pentru 

publicul vest-european; în sens pasiv și cu pretenții mult mai modeste, el vizează 

expunerea unei selecții de performance est-european, definit de cele mai multe ori 

simplu, prin originile artiștilor sau locul desfășurării.

Dar tocmai anvergura proiectului este cea care furnizează prilejul chestionării rolului 

performance-ului în arta est-europeană de după 1960, precum și a persistenței actuale a 

interesului occidental cu privire la această artă. Natura sa performativă sugerează o 

situare istorico-politică în raport cu puterea: căci „ceea ce este esențial în orice putere e 
8faptul că punctul de aplicare este întotdeauna, în ultimă instanță, corpul”.  Astfel, 

performance-ul est-european se poate caracteriza drept acțiune ce vizează formele de 

exercitare a puterii – a controlului, supravegherii, disciplinării corpurilor, a individualizării 

subiectului politic; iar gestul artistic se poate defini printr-o tehnologie politică specifică și 

o practică de rezistență și subiectivizare.

Această ipoteză ridică însă o serie de întrebări cu care curatorul expoziției pare să se fi 

confruntat în mod inevitabil: Cum este posibilă reproducerea unui gest artistic voit 

incontrolabil (căci performance-ul se sustrage tocmai ideologiei vizibilului, scurt-

circuitează distribuția și circulația reprezentării, făcând imposibilă acumularea capitalului 
9artistic)?  În ce tramă interpretativă pot fi ele captate, re-produse și reamintite, cu ce 

interes? Căror tipuri de putere le răspund?

Arhiva tehnologiilor de subiectivizare

În privința dispozitivului de expunere artistică utilizat, Performing the East a fost 

constrânsă să opteze pentru formatul arhivei. În spațiul de expoziție, publicul întâlnea 

îndeosebi documentația fotografică și video a unor performance-uri de referință, 

desfășurate din punct de vedere geografic în centrul și estul Europei, dar care au și 

întreținut sau pot întreține o legătură mai mult sau mai puțin difuză cu spațiul sau cultura 
10austriacă.  De asemenea, selecția curatorială a cuprins, sub aspect cronologic, și 

performance-uri desfășurate după anii '90, incluzând artiști din generația mai tânără 

afirmată în această perioadă, precum Tanja Ostojić, Dan Perjovschi, Pawel Althamer, Ivan 

Moudov, Avdey Ter-Oganian, Katarzyina Kozyra, Matei Bejenaru, Roman Ondák sau Maja 

Bajevic.

Într-o lectură strict formalistă, s-ar putea afirma că selecția curatorială a lucrărilor de 

până în 1989 a cuprins figuri fondatoare ale artei corporale și conceptualismului est- și 

central-european. Un alt numitor comun al lucrărilor performative expuse l-ar putea 

constitui ironia și caracterul lor antiutopic. Însă dincolo de chestiunea poeticii 

neoavangardelor estice, arhiva deschide privirii o topografie a diferențelor politice 

specifice istoriei culturale a regiunii. La antipodul permisivității culturale întâlnite în 

spațiul ex-iugoslav, sub regimul lui Tito, cenzura comunistă opera mult mai acut în 

România și Bulgaria, interzicând performance-ul ca gen și oferindu-i o semnificație 

aparte. Mărturie oferă performance-urile desfășurate de Ion Grigorescu în fața aparatului 

de fotografiat, cel mai adesea în intimitatea apartamentului, devenind publice după 1990. 

Cele din urmă rămân gesturi eminamente private, a căror funcție este, în principal, una 

terapeutică. În acest sens, ele pot fi privite mai degrabă drept practici de formare a sinelui 

similare exerciților spirituale antice vizând accesul la adevăr sau, în termenii lui Foucault, 
11drept „tehnici de subiectivizare”  în raport cu puterea alienantă a totalitarismului și a 

12 13„aparatului de stat” ; ele ar proveni din „contingența și necesitatea supraviețuirii”.

Cred că, extinzând această cheie de lectură, putem interpreta în mod coerent majoritatea 

acțiunilor artistice prezentate la Salzburger Kunstverein. Astfel, problema supravegherii 

și a puterii exercitate asupra corpului este abordată în acțiunea lui Tomislav Gotovać, 

Streaking [Dungând], din 1972 (repetată ulterior), un gest simplu care exprimă 

deopotrivă curajul libertății și gratuitatea anarhică: explozia de bucurie pură și 

ininteligibilă a individului gol în spațiul public subminează rutina ordinii lui sociopolitice. 

Supravegherea panoptică și disciplinarea corpului se reflectă în seria fotografică Triangle 

[Triunghi] a Sanjei Iveković, care scoate la iveală mecanismele capilare ale încorsetării 

vieții private: masturbarea devine un gest anarhic, iar intimitatea este în întregime 

confiscată de sfera publică, normalizată și politizată. Tot ca gesturi private de natură 

terapeutică pot fi privite acțiunile lui Jiří Kovanda. Poetica sa romantică și intervenția 

minimală asupra cotidianului, apropiată de Fluxus, evidențiază deseori alienarea afectivă 

[7] Printre expozițiile de 
referință din spațiul vest-
european ce au adus în 
discuție Balcanii se numără 
In the Gorges of Balkans [În 
strâmtorile Balcanilor] și 
Blood and Honey: The 
Future Lies in the Balkans 
[Sânge și miere. Viitorul stă 
în Balcani]. Despre 
exotizarea Balcanilor și 
barbarizarea lor, vezi Vesna 
Goldsworthy, „Invention and 
In(ter)vention: The Rhetoric 
of Balkanization”, în Dušan 
I. Bjelić & Obrad Savić (ed.), 
Balkan As Metaphor: 
Between Globalization and 
Fragmentation, Cambridge, 
MA–London, The MIT Press, 
2002.

[8]  Michel Foucault, Puterea 
psihiatrică, traducere de 
Irina-Andreea Szekely și 
Iuliu-Silviu Szekely, Cluj, 
Idea Design & Print, 2006, 
p. 23.

[9]  Peggy Phelan, pp. 
148–49.

[10]  Lămuritor în acest sens 
este posibilul paralelism 
între Petr Stembera și 
acționismul vienez.

[11] Prin exerciții spirituale, 
Foucault desemnează 
ansamblul experiențelor și 
practicilor care vizează 
transformarea de sine a 
subiectului, ce se opun 
cunoașterii de sine în sens 
modern, fiind subsumate 
principiului „grijii de sine” 
(cura sui) (Michel Foucault, 
L'herméneutique du sujet, 
Paris, Gallimard – Seuil, 
2001, pp. 18–20). Pentru 
conceptul de „tehnică de 
sine” în sens restrâns, vezi 
ibid., pp. 49–58.

[12]  Louis Althusser, 
„Idéologie et appareils 
idéologiques d'Etat. Notes 
pour une recherche”, în 
Positions (1964–1975), 
Paris, Editions Sociales, 
1976, pp. 65–125.

[13]  Kristine Stiles, 
„Inside/Outside: Balancing 
between a Dusthole and 
Eternity”, în Body and the 
East: From the 1960's to the 
Present, pp. 19–30.

64 65

Performing the East, 
Salzburger Kunstverein, 
2009, vedere din expoziție, 
Foto: Andrew Phelps



de acțiune socială. Și, în mod paradoxal, de la ele se așteaptă, astăzi, o autentică opoziție 

critică – pierdută, se pare, odată cu estetizarea neoavangardelor americane și vest-

europene – și, totodată, posibilitatea unui nou început radical.

Performance-ul și critica puterii

Problema revizuirii trecutului artistic comun, începută în anii ’90 prin exotizarea (și 
7exorcizarea barbariei) Balcanilor , trebuie repoziționată astăzi în contextul unui discurs de 

putere mai larg și mai subtil. El mărturistește, după cum spuneam mai înainte, o anumită 

nostalgie a rezistenței directe și frontale, prin artă, față de o putere încă individualizată 

precum cea totalitară, precum și a autenticității critice a gestului artistic pe care Vestul 

glocalizat speră să o recupereze din Est, asemeni unei infuzii de sânge proaspăt în 

contextul unui perpetuu déjà-vu al industriei culturale.

Cu asemenea supoziții implicite și de pe o asumată poziție de mediator cultural între Vest 

și Est (specifică politicii culturale austriece de mai bine de douăzeci de ani), Salzburger 

Kunstverein și-a propus în anul 2009, la aproximativ un deceniu după The Body and the 

East, o ambițioasă expunere cu tentă retrospectivă a performance-ului est-european. 

Este lăudabilă oportunitatea unui asemenea gest de amploare, precum și pertinența 

selecției curatoriale, care nu a riscat mult, mizând pe opere deja „canonizate” istoric 

(mare parte aflate deja în colecția Kontakt a Erste Bank) și nume consacrate. Titlul ales, 

Performing the East, nu e mai puțin ambițios, putând fi lecturat într-un dublu sens: în sens 

activ, el sugerează cel puțin producerea unei anumite reprezentări a „Estului” pentru 

publicul vest-european; în sens pasiv și cu pretenții mult mai modeste, el vizează 

expunerea unei selecții de performance est-european, definit de cele mai multe ori 

simplu, prin originile artiștilor sau locul desfășurării.

Dar tocmai anvergura proiectului este cea care furnizează prilejul chestionării rolului 

performance-ului în arta est-europeană de după 1960, precum și a persistenței actuale a 

interesului occidental cu privire la această artă. Natura sa performativă sugerează o 

situare istorico-politică în raport cu puterea: căci „ceea ce este esențial în orice putere e 
8faptul că punctul de aplicare este întotdeauna, în ultimă instanță, corpul”.  Astfel, 

performance-ul est-european se poate caracteriza drept acțiune ce vizează formele de 

exercitare a puterii – a controlului, supravegherii, disciplinării corpurilor, a individualizării 

subiectului politic; iar gestul artistic se poate defini printr-o tehnologie politică specifică și 

o practică de rezistență și subiectivizare.

Această ipoteză ridică însă o serie de întrebări cu care curatorul expoziției pare să se fi 

confruntat în mod inevitabil: Cum este posibilă reproducerea unui gest artistic voit 

incontrolabil (căci performance-ul se sustrage tocmai ideologiei vizibilului, scurt-

circuitează distribuția și circulația reprezentării, făcând imposibilă acumularea capitalului 
9artistic)?  În ce tramă interpretativă pot fi ele captate, re-produse și reamintite, cu ce 

interes? Căror tipuri de putere le răspund?

Arhiva tehnologiilor de subiectivizare

În privința dispozitivului de expunere artistică utilizat, Performing the East a fost 

constrânsă să opteze pentru formatul arhivei. În spațiul de expoziție, publicul întâlnea 

îndeosebi documentația fotografică și video a unor performance-uri de referință, 

desfășurate din punct de vedere geografic în centrul și estul Europei, dar care au și 

întreținut sau pot întreține o legătură mai mult sau mai puțin difuză cu spațiul sau cultura 
10austriacă.  De asemenea, selecția curatorială a cuprins, sub aspect cronologic, și 

performance-uri desfășurate după anii '90, incluzând artiști din generația mai tânără 

afirmată în această perioadă, precum Tanja Ostojić, Dan Perjovschi, Pawel Althamer, Ivan 

Moudov, Avdey Ter-Oganian, Katarzyina Kozyra, Matei Bejenaru, Roman Ondák sau Maja 

Bajevic.

Într-o lectură strict formalistă, s-ar putea afirma că selecția curatorială a lucrărilor de 

până în 1989 a cuprins figuri fondatoare ale artei corporale și conceptualismului est- și 

central-european. Un alt numitor comun al lucrărilor performative expuse l-ar putea 

constitui ironia și caracterul lor antiutopic. Însă dincolo de chestiunea poeticii 

neoavangardelor estice, arhiva deschide privirii o topografie a diferențelor politice 

specifice istoriei culturale a regiunii. La antipodul permisivității culturale întâlnite în 

spațiul ex-iugoslav, sub regimul lui Tito, cenzura comunistă opera mult mai acut în 

România și Bulgaria, interzicând performance-ul ca gen și oferindu-i o semnificație 

aparte. Mărturie oferă performance-urile desfășurate de Ion Grigorescu în fața aparatului 

de fotografiat, cel mai adesea în intimitatea apartamentului, devenind publice după 1990. 

Cele din urmă rămân gesturi eminamente private, a căror funcție este, în principal, una 

terapeutică. În acest sens, ele pot fi privite mai degrabă drept practici de formare a sinelui 

similare exerciților spirituale antice vizând accesul la adevăr sau, în termenii lui Foucault, 
11drept „tehnici de subiectivizare”  în raport cu puterea alienantă a totalitarismului și a 

12 13„aparatului de stat” ; ele ar proveni din „contingența și necesitatea supraviețuirii”.

Cred că, extinzând această cheie de lectură, putem interpreta în mod coerent majoritatea 

acțiunilor artistice prezentate la Salzburger Kunstverein. Astfel, problema supravegherii 

și a puterii exercitate asupra corpului este abordată în acțiunea lui Tomislav Gotovać, 

Streaking [Dungând], din 1972 (repetată ulterior), un gest simplu care exprimă 

deopotrivă curajul libertății și gratuitatea anarhică: explozia de bucurie pură și 

ininteligibilă a individului gol în spațiul public subminează rutina ordinii lui sociopolitice. 

Supravegherea panoptică și disciplinarea corpului se reflectă în seria fotografică Triangle 

[Triunghi] a Sanjei Iveković, care scoate la iveală mecanismele capilare ale încorsetării 

vieții private: masturbarea devine un gest anarhic, iar intimitatea este în întregime 

confiscată de sfera publică, normalizată și politizată. Tot ca gesturi private de natură 

terapeutică pot fi privite acțiunile lui Jiří Kovanda. Poetica sa romantică și intervenția 

minimală asupra cotidianului, apropiată de Fluxus, evidențiază deseori alienarea afectivă 

[7] Printre expozițiile de 
referință din spațiul vest-
european ce au adus în 
discuție Balcanii se numără 
In the Gorges of Balkans [În 
strâmtorile Balcanilor] și 
Blood and Honey: The 
Future Lies in the Balkans 
[Sânge și miere. Viitorul stă 
în Balcani]. Despre 
exotizarea Balcanilor și 
barbarizarea lor, vezi Vesna 
Goldsworthy, „Invention and 
In(ter)vention: The Rhetoric 
of Balkanization”, în Dušan 
I. Bjelić & Obrad Savić (ed.), 
Balkan As Metaphor: 
Between Globalization and 
Fragmentation, Cambridge, 
MA–London, The MIT Press, 
2002.

[8]  Michel Foucault, Puterea 
psihiatrică, traducere de 
Irina-Andreea Szekely și 
Iuliu-Silviu Szekely, Cluj, 
Idea Design & Print, 2006, 
p. 23.

[9]  Peggy Phelan, pp. 
148–49.

[10]  Lămuritor în acest sens 
este posibilul paralelism 
între Petr Stembera și 
acționismul vienez.

[11] Prin exerciții spirituale, 
Foucault desemnează 
ansamblul experiențelor și 
practicilor care vizează 
transformarea de sine a 
subiectului, ce se opun 
cunoașterii de sine în sens 
modern, fiind subsumate 
principiului „grijii de sine” 
(cura sui) (Michel Foucault, 
L'herméneutique du sujet, 
Paris, Gallimard – Seuil, 
2001, pp. 18–20). Pentru 
conceptul de „tehnică de 
sine” în sens restrâns, vezi 
ibid., pp. 49–58.

[12]  Louis Althusser, 
„Idéologie et appareils 
idéologiques d'Etat. Notes 
pour une recherche”, în 
Positions (1964–1975), 
Paris, Editions Sociales, 
1976, pp. 65–125.

[13]  Kristine Stiles, 
„Inside/Outside: Balancing 
between a Dusthole and 
Eternity”, în Body and the 
East: From the 1960's to the 
Present, pp. 19–30.

64 65

Performing the East, 
Salzburger Kunstverein, 
2009, vedere din expoziție, 
Foto: Andrew Phelps



și lipsa de comunicare interumană, marcând așteptarea indefinită ca un eveniment 

oarecare să survină (precum, de pildă, în Waiting for Someone to Call Me [Așteptând să 

mă sune cineva]). Asumarea absurdului existențial ca strategie terapeutică, practicată de 

Julius Koller prin digresiunile constante prezente în proiectul său de lungă durată UFO 

[OZN], sau de Mladen Stilinović prin disimularea programată și deturnarea sloganurilor 

vremii, acoperă în ansamblul expozițional și tema criticii instituționale, înțeleasă în raport 

cu dispozitivele de normalizare ideologică a artei. Stilinović este reprezentat cu Artist at 

Work [Artist la lucru], bine-cunoscuta serie fotografică ce cuplează ironic glorificarea 

marxist-vulgarizantă a muncii și „lenea”, ca mecanism opozițional devenit specific artei în 

acel context. La celălalt capăt al acestei atitudini se situează paroxisticele (și pateticele) 

chestionări fără răspuns din înscenările inchizitoriale inițiate de Raša Dragoljub 

Todosijević în seria Was ist Kunst? [Ce este arta?] (1976–1978), exprimând cu luciditate 

atât marginalizarea și izolarea culturală, cât și potențialul de rezistență al artei în fața 

reducerii ei la discursul oricărei ideologii definitorii. În fine, corpul ca spațiu de înscriere și 

materializare a ideologiei revine în atenție tot printr-un performance de referință: Lips of 

Thomas [Buzele lui Thomas] al Marinei Abramović, în care corpul nud al artistei este 

ritualic utilizat ca probă a adevărului (și incapacității) credinței în naționalism.

O categorie specifică a parcursului istoric descris în Performing the East o constituie 

tematica feministă a corpului ca obiect al dorinței și dominației masculine, care oferă, 

implicit, o identitate particulară puterii politice. Aceasta a reunit ca atitudine comună 

poemele conceptuale realizate de Ewa Partum (Metapoetry) [Metapoezie], performance-

ul fotografic specific Sanjei Iveković și explorările poetice caracteristice acțiunilor Liei 

Perjovschi din anii ’80, însă devine remarcabilă în special în recentele accente politice ale 

performance-urilor întreprinse de Tanja Ostojić, Katarzyna Kozyra, Ana Hoffner sau chiar 

în înscenările colective cu puternic iz de alegorie istorică create de Maja Bajevic.

Postcomunist, est-european, glocal

Schimbarea de context de după 1990 aduce în discuție în special problema marginalizării 

esticului și dorința recunoașterii sale de către Vest, precum și situarea artistului în raport 

cu sistemele de valori occidentale. Strategiile critice adoptate acum utilizează cel mai 

adesea autoironia împinsă la absurd și jocul continuu al disimulării, exagerării, 

reînscenării (Barbora Klimová, Ana Hoffner) și mimării critice. De cele mai multe ori, 

corpul este utilizat pentru a pluraliza identitatea mai degrabă decît pentru a singulariza. 

De pildă, revolta cinică este exprimată prin jocul de roluri asumat de Tanja Ostojić atît în 

Strategies of Success/Curators Series [Strategii de succes/Serii de curator], vizând 

critica sistemului ierarhic de putere al artei și problema accesului la aceasta, cât mai ales 

în Looking for a Husband with EU Passport [Căutând un soț cu pașaport UE]. Viața privată 

și arta se confundă aici ca proiect subversiv de demascare a unei (auto)instrumentalizări 

economico-politice a corpului feminin și a identității est-europene. Această atitudine se 

alătură strategiilor de scurt-circuitare temporară a ordinii cotidiene practicate de Ivan 

Moudov. Prin intermediul aceluiași artist, critica instituțională ia, la rându-i, mai degrabă 

nota umoristică provenită din mimarea mecanismelor normalizante specifice sistemului 

instituțional neocapitalist. E cazul muzeului său personal (Fragments), construit după 

modelul duchampian al boîte-en-valise, care conține fragmente (de multe ori, 

excedentare sau limitrofe) ale unor opere de artă apropriate de artist din diverse contexte 

de expunere; el ironizează fetișizarea istoriei artei occidentale, îndeosebi în contextul 

absenței unui muzeu de artă contemporană în Bulgaria (situație dusă la statutul unei 

delicioase escrocherii mediatice în lucrarea MUSIZ).

Alături de inserarea acestei note postcomuniste concentrate mai degrabă asupra absenței 

(și dorinței) Vestului, permițând analiza anomaliilor întâlnite în viața socială și culturală 

datorate acestei situări indecise, seria de performance-uri invitate a readus în discuție 

actualitatea și semnificația prezentă a „esticului”: căror motivații, căror strategii de 

identificare și diferențiere le mai răspunde, acum, acest termen? Cărei puteri să-i opunem 

de acum corpul, ce rețele de redistribuire a acestei puteri capilare sunt disponibile și ce 

breșe mai găsește acțiunea performativă în sfera publică, atunci când se raportează 

explicit la un sistem neocapitalist care se redefinește de fiecare dată local?

Acesta este locul în care specificul „estic”, construit până acum pe coordonata reactiv-

agonistică în fața puterii opresive și a marginalizării, pare a se estompa. Performance-

urile produse pentru Performing the East diferă atât în privința tacticilor adoptate, cât și 

ca tematică sau atitudine. Ele semnalează, în opinia mea, tocmai epuizarea radicalismului 

opozițional „estic”, cochetând el însuși, critic-strategic, cu metareflecția și complicitatea 

autoironică. De pildă, dacă Matei Bejenaru a înscenat un sofisticat performance colectiv 

site-specific, problematizînd prejudecățile și raportarea austriecilor la propria istorie, el 

nu a mai regăsit și opoziția directă ce seducea odinioară, prin simplitate, în performance-

urile sale verbale de anduranță. Roman Ondák a realizat un performance colectiv ce 

continuă, prin diversiuni minimale ale spațiului cotidian, seria sa de analize ale 
14„economiilor timpului” , luând drept context specific însăși situația expoziției. 

Performance-ul său intitulat This Way Please [Pe aici vă rog!] trimite metaforic la timpul 

vizitării expoziției, înțeles atît ca loisir controlat, cît și ca experiență estetică formativă 

personală. În fine, subtila repoziționare a feminismului în contextul supravegherii 

spectaculare și al abstractizării corpului, desfășurată prin reînscenare de Ana Hoffner, a 

deconstruit, de pe o poziție asumat queer, dialectica privirii masculine și reificarea 

corpului femeii.

Industria culturală și nostalgia rezistenței critice

Aș încheia cele spuse aici pe marginea expoziției de la Salzburger Kunstverein afirmând 

că, dacă acceptăm metaficțiunea discursivă a identității „estice”, necesară situării 

culturale a unor opere de artă în instituția monolitică a istoriei artei, această etichetă pare 

a fi funcționat cu inevitabile hiaturi la nivelul întregii expoziții. Și tocmai în aceste falii ale 

reprezentării culturale se află ceea ce mai rămâne încă de afirmat despre Est. Cred că, din 

perspectiva efectelor expoziției ca atare, dublul sens al „performării Estului” pus în joc de 

titlu poate fi înțeles mai degrabă astfel: reprezentare a performance-ului ca limbaj 

artistic, dar imposibilitate a reprezentării și re-producerii lui ca identitate culturală 

specifică; producere a acestei identități tocmai în și prin absența reprezentării ei.

Cu această ocazie, se mai impune o observație: ideea unei recuperări a activismului politic 

necorupt, prin care gestul performativ s-ar distinge cel puțin în estul Europei, constituind 

o autentică tradiție dada, este problematică tocmai întrucât prezintă, astăzi, un risc 

dublu. Ea riscă fie să îl istoricizeze (și anihileze) inevitabil, fie să-l reducă, în mod deloc 

naiv, la o poetică a gratuității estetice în raport cu sfera socială. Dacă Estul poartă cu sine 

nostalgia și promisiunea unei rezistențe politice directe, precum și aura autenticității lui 

asumate existențial, tocmai aceste trăsături riscă să perpetueze o altă iluzie, menită să 

hrănească fantasmele discursului „postistoric” actual. Gratuitatea poetică a gestului 

performativ – ireproductibil, anarhic, privat – devine doar în mod aparent o formă de 

critică a puterii, atunci când cea din urmă se manifestă prin globalizarea simbolică a 

capitalului – căci ea conține în sine tocmai capitalul simbolic necesar asimilării culturale (și 

în cele din urmă, financiare) a „opoziționalității”. Un nou radical chic?

[14] Jan Verwoert, „Towards 
a Different Economy of 
Time“, în Roman Ondák: The 
Day after Yesterday, catalog 
de expoziție, Utrecht & 
Innsbruck, BAK & Galerie im 
Taxispalais, 2007.

66 67



și lipsa de comunicare interumană, marcând așteptarea indefinită ca un eveniment 

oarecare să survină (precum, de pildă, în Waiting for Someone to Call Me [Așteptând să 

mă sune cineva]). Asumarea absurdului existențial ca strategie terapeutică, practicată de 

Julius Koller prin digresiunile constante prezente în proiectul său de lungă durată UFO 

[OZN], sau de Mladen Stilinović prin disimularea programată și deturnarea sloganurilor 

vremii, acoperă în ansamblul expozițional și tema criticii instituționale, înțeleasă în raport 

cu dispozitivele de normalizare ideologică a artei. Stilinović este reprezentat cu Artist at 

Work [Artist la lucru], bine-cunoscuta serie fotografică ce cuplează ironic glorificarea 

marxist-vulgarizantă a muncii și „lenea”, ca mecanism opozițional devenit specific artei în 

acel context. La celălalt capăt al acestei atitudini se situează paroxisticele (și pateticele) 

chestionări fără răspuns din înscenările inchizitoriale inițiate de Raša Dragoljub 

Todosijević în seria Was ist Kunst? [Ce este arta?] (1976–1978), exprimând cu luciditate 

atât marginalizarea și izolarea culturală, cât și potențialul de rezistență al artei în fața 

reducerii ei la discursul oricărei ideologii definitorii. În fine, corpul ca spațiu de înscriere și 

materializare a ideologiei revine în atenție tot printr-un performance de referință: Lips of 

Thomas [Buzele lui Thomas] al Marinei Abramović, în care corpul nud al artistei este 

ritualic utilizat ca probă a adevărului (și incapacității) credinței în naționalism.

O categorie specifică a parcursului istoric descris în Performing the East o constituie 

tematica feministă a corpului ca obiect al dorinței și dominației masculine, care oferă, 

implicit, o identitate particulară puterii politice. Aceasta a reunit ca atitudine comună 

poemele conceptuale realizate de Ewa Partum (Metapoetry) [Metapoezie], performance-

ul fotografic specific Sanjei Iveković și explorările poetice caracteristice acțiunilor Liei 

Perjovschi din anii ’80, însă devine remarcabilă în special în recentele accente politice ale 

performance-urilor întreprinse de Tanja Ostojić, Katarzyna Kozyra, Ana Hoffner sau chiar 

în înscenările colective cu puternic iz de alegorie istorică create de Maja Bajevic.

Postcomunist, est-european, glocal

Schimbarea de context de după 1990 aduce în discuție în special problema marginalizării 

esticului și dorința recunoașterii sale de către Vest, precum și situarea artistului în raport 

cu sistemele de valori occidentale. Strategiile critice adoptate acum utilizează cel mai 

adesea autoironia împinsă la absurd și jocul continuu al disimulării, exagerării, 

reînscenării (Barbora Klimová, Ana Hoffner) și mimării critice. De cele mai multe ori, 

corpul este utilizat pentru a pluraliza identitatea mai degrabă decît pentru a singulariza. 

De pildă, revolta cinică este exprimată prin jocul de roluri asumat de Tanja Ostojić atît în 

Strategies of Success/Curators Series [Strategii de succes/Serii de curator], vizând 

critica sistemului ierarhic de putere al artei și problema accesului la aceasta, cât mai ales 

în Looking for a Husband with EU Passport [Căutând un soț cu pașaport UE]. Viața privată 

și arta se confundă aici ca proiect subversiv de demascare a unei (auto)instrumentalizări 

economico-politice a corpului feminin și a identității est-europene. Această atitudine se 

alătură strategiilor de scurt-circuitare temporară a ordinii cotidiene practicate de Ivan 

Moudov. Prin intermediul aceluiași artist, critica instituțională ia, la rându-i, mai degrabă 

nota umoristică provenită din mimarea mecanismelor normalizante specifice sistemului 

instituțional neocapitalist. E cazul muzeului său personal (Fragments), construit după 

modelul duchampian al boîte-en-valise, care conține fragmente (de multe ori, 

excedentare sau limitrofe) ale unor opere de artă apropriate de artist din diverse contexte 

de expunere; el ironizează fetișizarea istoriei artei occidentale, îndeosebi în contextul 

absenței unui muzeu de artă contemporană în Bulgaria (situație dusă la statutul unei 

delicioase escrocherii mediatice în lucrarea MUSIZ).

Alături de inserarea acestei note postcomuniste concentrate mai degrabă asupra absenței 

(și dorinței) Vestului, permițând analiza anomaliilor întâlnite în viața socială și culturală 

datorate acestei situări indecise, seria de performance-uri invitate a readus în discuție 

actualitatea și semnificația prezentă a „esticului”: căror motivații, căror strategii de 

identificare și diferențiere le mai răspunde, acum, acest termen? Cărei puteri să-i opunem 

de acum corpul, ce rețele de redistribuire a acestei puteri capilare sunt disponibile și ce 

breșe mai găsește acțiunea performativă în sfera publică, atunci când se raportează 

explicit la un sistem neocapitalist care se redefinește de fiecare dată local?

Acesta este locul în care specificul „estic”, construit până acum pe coordonata reactiv-

agonistică în fața puterii opresive și a marginalizării, pare a se estompa. Performance-

urile produse pentru Performing the East diferă atât în privința tacticilor adoptate, cât și 

ca tematică sau atitudine. Ele semnalează, în opinia mea, tocmai epuizarea radicalismului 

opozițional „estic”, cochetând el însuși, critic-strategic, cu metareflecția și complicitatea 

autoironică. De pildă, dacă Matei Bejenaru a înscenat un sofisticat performance colectiv 

site-specific, problematizînd prejudecățile și raportarea austriecilor la propria istorie, el 

nu a mai regăsit și opoziția directă ce seducea odinioară, prin simplitate, în performance-

urile sale verbale de anduranță. Roman Ondák a realizat un performance colectiv ce 

continuă, prin diversiuni minimale ale spațiului cotidian, seria sa de analize ale 
14„economiilor timpului” , luând drept context specific însăși situația expoziției. 

Performance-ul său intitulat This Way Please [Pe aici vă rog!] trimite metaforic la timpul 

vizitării expoziției, înțeles atît ca loisir controlat, cît și ca experiență estetică formativă 

personală. În fine, subtila repoziționare a feminismului în contextul supravegherii 

spectaculare și al abstractizării corpului, desfășurată prin reînscenare de Ana Hoffner, a 

deconstruit, de pe o poziție asumat queer, dialectica privirii masculine și reificarea 

corpului femeii.

Industria culturală și nostalgia rezistenței critice

Aș încheia cele spuse aici pe marginea expoziției de la Salzburger Kunstverein afirmând 

că, dacă acceptăm metaficțiunea discursivă a identității „estice”, necesară situării 

culturale a unor opere de artă în instituția monolitică a istoriei artei, această etichetă pare 

a fi funcționat cu inevitabile hiaturi la nivelul întregii expoziții. Și tocmai în aceste falii ale 

reprezentării culturale se află ceea ce mai rămâne încă de afirmat despre Est. Cred că, din 

perspectiva efectelor expoziției ca atare, dublul sens al „performării Estului” pus în joc de 

titlu poate fi înțeles mai degrabă astfel: reprezentare a performance-ului ca limbaj 

artistic, dar imposibilitate a reprezentării și re-producerii lui ca identitate culturală 

specifică; producere a acestei identități tocmai în și prin absența reprezentării ei.

Cu această ocazie, se mai impune o observație: ideea unei recuperări a activismului politic 

necorupt, prin care gestul performativ s-ar distinge cel puțin în estul Europei, constituind 

o autentică tradiție dada, este problematică tocmai întrucât prezintă, astăzi, un risc 

dublu. Ea riscă fie să îl istoricizeze (și anihileze) inevitabil, fie să-l reducă, în mod deloc 

naiv, la o poetică a gratuității estetice în raport cu sfera socială. Dacă Estul poartă cu sine 

nostalgia și promisiunea unei rezistențe politice directe, precum și aura autenticității lui 

asumate existențial, tocmai aceste trăsături riscă să perpetueze o altă iluzie, menită să 

hrănească fantasmele discursului „postistoric” actual. Gratuitatea poetică a gestului 

performativ – ireproductibil, anarhic, privat – devine doar în mod aparent o formă de 

critică a puterii, atunci când cea din urmă se manifestă prin globalizarea simbolică a 

capitalului – căci ea conține în sine tocmai capitalul simbolic necesar asimilării culturale (și 

în cele din urmă, financiare) a „opoziționalității”. Un nou radical chic?

[14] Jan Verwoert, „Towards 
a Different Economy of 
Time“, în Roman Ondák: The 
Day after Yesterday, catalog 
de expoziție, Utrecht & 
Innsbruck, BAK & Galerie im 
Taxispalais, 2007.

66 67



RETROVIZOR: ARTĂ NOUĂ 
DIN EUROPA CENTRALĂ ȘI DE EST

MILENA TOMIC
Scenariile identitare abundă în cadrul expoziției Rearview Mirror: New Art from Central 

and Eastern Europe (Retrovizor: artă nouă din Europa Centrală și de Est), co-produsă de 

galeria The Power Plant din Toronto și de Art Gallery of Alberta din Edmonton. Ca loc al 

primei întâlniri dintre un subiect și prima sa imagine a lui ca Altul, oglinda apare atât la 

propriu cât și la figurat într-o serie de lucrări expuse aici. Și totuși, subiectivitățile invocate 

în expoziția Rearview Mirror se împotrivesc apelurilor familiare la identificare. Deși cele 

două galerii canadiene fără îndoială prezintă artiști cunoscuți din regiune în fața unor noi 

publicuri, este posibil ca vizitatorii să nu-și dea seama în ce măsură astfel de lucrări vin 

preîncărcate cu bagaj ideologic. Din punct de vedere istoric, gesturile neo-avangardiste 

de sub socialism au fost mai rezistente la absorbția de către forțele pieței decât au fost 

cele din Occident, din simplul motiv că în locurile acelea nu exista în primul rând nicio piață 

de artă. Existența unor structuri de suport foarte diferite la dispoziția artiștilor însemna că 

acțiuni aparent similare puteau fi urmate de consecințe politice diferite și erau astfel 

desprinse de omoloagele lor mai universalizante. În mod analog, orice gest artistic era 

deja politizat datorită contextului în care apărea.

Curatorul de origine canadiană Christopher Eamon, care locuiește în SUA, reunește 

lucrările a 23 de tineri artiști într-un mod ce utilizează și totodată minimalizează 

moștenirea reprimării politice, realitățile tranziției economice și problemele adiacente de 

excluziune. Rearview Mirror nu vorbește despre arta Est Europeană în sine, ci despre o 

artă „nouă”, vag triumfală, ai cărei practicanți au depășit în mare măsură marginalitatea 

ce-i chinuise pe predecesorii lor. Dispersată din punct de vedere tematic, această 

expoziție fascinantă nu are ambiții exhaustive: Eamon explică precis în textul de 

prezentare că numai unele din țările relevante sunt reprezentate. Catalogul conține două 

eseuri cerute special lui Zoran Erić și lui Andrzej Szczerski, care oferă o binevenită 

contextualizare. Din cele cinci categorii de încadrare, cea mai larg concepută este „furtul, 
1aproprierea sau reclamarea spațiului” , ceea ce se face aici în mod literal sau semiotic, 

adesea simultan. La etaj, Dušica Dražić (împreună cu Sam Hopkins) se folosește de un 

segment de șosea uitat pentru a pune în scenă un dans ad-hoc, reclamând în același timp 

melodia lui David Bowie, Young Americans (Tineri americani), pentru lucrarea ei video 

Young Serbians (Tineri sârbi) (2006). La etajul de jos, cartarea geometrică cu bandă 

adezivă a peretelui galeriei, făcută de Igor Eškinja pentru Liberare le Menti Occupare Gli 

Spazi (Eliberați mintea, ocupați spațiile) (2008) este alăturată inteligent lucrării Shared 

Floor (Palier comun) (1996) a lui Roman Ondák, o instalație ce transportă și re-

asamblează parchetul – cu tot cu prize electrice – din apartamentul din Bratislava al 

artistului. În apropierea ei se găsește lucrarea Freed Doorway (Portal eliberat) (1998) a 

lui Ondák, care, împreună cu lucrarea Shared Floor, amintește în mod poetic intimitatea 

[1] Christopher Eamon, 
„Rearview Mirror,” în 
Rearview Mirror: New Art 
from Central & Eastern 
Europe, ed. Christopher 
Eamon (Toronto: Power 
Plant Contemporary Art 
Gallery and Edmonton: Art 
Gallery of Alberta, 2011), 
p.11.

Rearview Mirror: New Art from Central and Eastern Europe (Retrovizor: artă nouă din Europa Centrală și de Est), The 

Power Plant, Toronto, 1 iulie - 5 septembrie 2011; The Art Gallery of Alberta, Edmonton, 28 ianuarie - 29 aprilie 2012

Milena Tomic este doctorandă în Istoria artei la University College din Londra, unde scrie despre 
reconstituire în arta contemporană. A publicat articole în reviste precum Border Crossings, Fillip, 
ARTMargins și Topia: Canadian Journal of Cultural Studies.

69

Text publicat anterior în ARTMargins, 24 august 2011.



RETROVIZOR: ARTĂ NOUĂ 
DIN EUROPA CENTRALĂ ȘI DE EST

MILENA TOMIC
Scenariile identitare abundă în cadrul expoziției Rearview Mirror: New Art from Central 

and Eastern Europe (Retrovizor: artă nouă din Europa Centrală și de Est), co-produsă de 

galeria The Power Plant din Toronto și de Art Gallery of Alberta din Edmonton. Ca loc al 

primei întâlniri dintre un subiect și prima sa imagine a lui ca Altul, oglinda apare atât la 

propriu cât și la figurat într-o serie de lucrări expuse aici. Și totuși, subiectivitățile invocate 

în expoziția Rearview Mirror se împotrivesc apelurilor familiare la identificare. Deși cele 

două galerii canadiene fără îndoială prezintă artiști cunoscuți din regiune în fața unor noi 

publicuri, este posibil ca vizitatorii să nu-și dea seama în ce măsură astfel de lucrări vin 

preîncărcate cu bagaj ideologic. Din punct de vedere istoric, gesturile neo-avangardiste 

de sub socialism au fost mai rezistente la absorbția de către forțele pieței decât au fost 

cele din Occident, din simplul motiv că în locurile acelea nu exista în primul rând nicio piață 

de artă. Existența unor structuri de suport foarte diferite la dispoziția artiștilor însemna că 

acțiuni aparent similare puteau fi urmate de consecințe politice diferite și erau astfel 

desprinse de omoloagele lor mai universalizante. În mod analog, orice gest artistic era 

deja politizat datorită contextului în care apărea.

Curatorul de origine canadiană Christopher Eamon, care locuiește în SUA, reunește 

lucrările a 23 de tineri artiști într-un mod ce utilizează și totodată minimalizează 

moștenirea reprimării politice, realitățile tranziției economice și problemele adiacente de 

excluziune. Rearview Mirror nu vorbește despre arta Est Europeană în sine, ci despre o 

artă „nouă”, vag triumfală, ai cărei practicanți au depășit în mare măsură marginalitatea 

ce-i chinuise pe predecesorii lor. Dispersată din punct de vedere tematic, această 

expoziție fascinantă nu are ambiții exhaustive: Eamon explică precis în textul de 

prezentare că numai unele din țările relevante sunt reprezentate. Catalogul conține două 

eseuri cerute special lui Zoran Erić și lui Andrzej Szczerski, care oferă o binevenită 

contextualizare. Din cele cinci categorii de încadrare, cea mai larg concepută este „furtul, 
1aproprierea sau reclamarea spațiului” , ceea ce se face aici în mod literal sau semiotic, 

adesea simultan. La etaj, Dušica Dražić (împreună cu Sam Hopkins) se folosește de un 

segment de șosea uitat pentru a pune în scenă un dans ad-hoc, reclamând în același timp 

melodia lui David Bowie, Young Americans (Tineri americani), pentru lucrarea ei video 

Young Serbians (Tineri sârbi) (2006). La etajul de jos, cartarea geometrică cu bandă 

adezivă a peretelui galeriei, făcută de Igor Eškinja pentru Liberare le Menti Occupare Gli 

Spazi (Eliberați mintea, ocupați spațiile) (2008) este alăturată inteligent lucrării Shared 

Floor (Palier comun) (1996) a lui Roman Ondák, o instalație ce transportă și re-

asamblează parchetul – cu tot cu prize electrice – din apartamentul din Bratislava al 

artistului. În apropierea ei se găsește lucrarea Freed Doorway (Portal eliberat) (1998) a 

lui Ondák, care, împreună cu lucrarea Shared Floor, amintește în mod poetic intimitatea 

[1] Christopher Eamon, 
„Rearview Mirror,” în 
Rearview Mirror: New Art 
from Central & Eastern 
Europe, ed. Christopher 
Eamon (Toronto: Power 
Plant Contemporary Art 
Gallery and Edmonton: Art 
Gallery of Alberta, 2011), 
p.11.

Rearview Mirror: New Art from Central and Eastern Europe (Retrovizor: artă nouă din Europa Centrală și de Est), The 

Power Plant, Toronto, 1 iulie - 5 septembrie 2011; The Art Gallery of Alberta, Edmonton, 28 ianuarie - 29 aprilie 2012

Milena Tomic este doctorandă în Istoria artei la University College din Londra, unde scrie despre 
reconstituire în arta contemporană. A publicat articole în reviste precum Border Crossings, Fillip, 
ARTMargins și Topia: Canadian Journal of Cultural Studies.

69

Text publicat anterior în ARTMargins, 24 august 2011.



forțată atât de emblematică pentru viața privată din socialism. Alți artiști fură pe față: în 

tripticul Fragments (Fragmente) (2002-07), Ivan Moudov umple cutii cu artă furată într-

un limbaj ce amintește de faimoasa figură de exil a lui Duchamp, lucrarea Boîte-en-
2valise.  În vreme ce Moudov fură artă, Anetta Mona Chișa și Lucia Tkáčová își apropriază 

obiecte funcționale din galerii din toată lumea și apoi le arhivează sub sticlă în Private 

Collection (Colecție privată) (2005).

A doua tendință găsită de Eamon este „atracția către cultura populară așa cum este ea 
3exprimată în unele din industriile de divertisment dominante pe plan global”.  De 

exemplu, în lucrarea lui Ciprian Mureșan Un Chien Andalou (Câinele andaluz) (2004), 

personaje din seria Shrek își apropriază scena tăierii ochiului din filmul suprarealist, 

înlocuind animația 3D rafinată cu filmarea pe peliculă cu rezoluție mică. Tot în single-

channel, lucrarea video intitulată Pop (2006-2007), a lui Alex Mirutziu, re-imaginează 

arta corporală pe parcursul istoriei prin intermediul gestului comparativ calm al unei mâini 

ce răsfoiește o revistă de modă. Ambele lucrări creează un sentiment de distanțare față de 

materialul-sursă în moduri ce permit contemplarea extinsă nu numai a preocupărilor 

tipice central și est-europene, ci și a contextului neoliberal mai larg de care aparțin toate 

aceste imagini. Poate într-o manieră mai productivă, a treia categorie stabilită de Eamon 

se concentrează asupra moștenirilor modernității și a modernismului. În lucrarea Work by 

an Artist Inspired by a Theory about Modernity (Lucrare a unui artist inspirat de o teorie 

despre modernitate) (2007), Anna Ostoya plasează o pungă de plastic obișnuită, suflată 

constant de un mic ventilator, pe un piedestal sculptural, creând astfel un anti-monument 

evident. În lucrarea Saturday Afternoon, 1st of December, Leeds (Sâmbătă după-amiază, 

1 decembrie, Leeds) (2007-8), artista pune o tăblie de masă triunghiulară 

(constructivistă?) pe coloane antice, și vopsește totul într-un bej șters, inclusiv CD-

player-ul obosit ce reproduce o înregistrare a sociologului Zygmunt Bauman citind din 

cartea lui Italo Calvino Orașele invizibile. Pe măsură ce așează unul peste altul suporturi 

media și momente cronologice distincte, artiștii de aici comemorează totul și orice, fără a 

trata însă monumentele reale cu respectul ce le este de obicei rezervat. Categoriile a treia 

și a patra trec în domeniul „celor ce joacă feste” (orig. pranksters) și al „mitologilor”, 

precum și al artiștilor ce se întorc la conceptualism și „[îl duc] în stradă – altor publicuri 
4imaginate.”  Pe de altă parte, o lucrare precum The Stray Man (Omul stingher) (2006) a lui 

Roman Ondák pare să aparțină unei genealogii de „acțiuni” de stradă, dintre care unele au 

avut consecințe foarte reale pentru artiștii implicați în ele. Altminteri, acțiunea stradală a 

lui Ondák, expusă atât ca performance ocazional cât și ca documentație video a unor 

performance-uri din trecut, are mai multe afinități cu moștenirea artei conceptuale 

dematerializate nominal în stilul internațional.

Aici, două mituri originare diferite, ambele la fel de posibile, sunt combinate în mod 

productiv. Aparenta excludere a unei priviri individuale prin vitrina unei galerii amintește 

de excluderea istorică a artistului „estic”, ce subzistă de la bun început în afara narațiunilor 

istorice artistice dominante. Totuși, a lectura în acest mod acțiunea ar însemna a-i 

înțelege greșit facticitatea. Împreună cu Freed Doorway și cu Shared Floor, The Stray Man 

face în mod subtil aluzie la fundalul totalitarist pe care se petrecea arta corporală din 

Europa Centrală și de Est. Cu toate acestea, lucrarea pare să respingă orice astfel de 

interpretare ca fiind prea elaborată și supra-determinată. Citând nevoia curatorilor din 

anii '90 de atinge un echilibru între aspirațiile de universalitate pe de o parte și realitatea 

marginalității pe de alta, Eamon evită anxietatea acestei aparente contradicții alegând o a 

treia cale: identifică o serie de traiectorii ce se împotrivesc determinării din partea oricărei 

narațiuni politice sau a lumii artistice. Mai precis, expoziția răspunde perceputei nevoi 
5locale „atât de discursuri marginalizatoare, cât și universalizatoare”  printr-o serie de 

investigații ce fac aluzie la o gamă bogată de precedente istorice, cu toate că este uneori 

ambivalentă față de aceste precedente. La fel cum oglinda retrovizoare este un simbol al 

vederii simultane – o privire în urmă în același timp cu privirea înainte –, tot astfel tânărul 

artist din această regiune eterogenă nu se găsește niciodată doar într-un singur punct de 

observație. Trecutul este aproape, mai aproape decât pare, dar este uneori de nepătruns, 

precum figura lui Evgeny Terentiev, fostul ofițer rus ce pune în scenă procedurile unei 

lansări și detonări imaginare ale unei rachete balistice intercontinentale în fascinanta 

lucrare video a lui Deimantas Narkevičius, The Dud Effect („Efectul proiectilului 

neexplodat”) (2008).

De fapt, artiștii luptă constant contra uzurii morale, fie că elementul la care s-a renunțat 

este un suport media (pictura, filmul de 16mm) sau o idee (modernitatea cu toate 

rămășițele ei ideologice). Lucrarea lui David Maljković Out of Projection („Dincolo de 

proiecție”) (2009) rememorează „mașinile viitorului” produse de firma Peugeot, cu 

ajutorul unei instalații video pe două canale ce proiectează filmări făcute la sediul din 

Franța al companiei. Pe un ecran mai mare, proiectanții și muncitorii din fabrică, acum 

oameni în vârstă, se mișcă și dansează melancolic pe pista de probe și printre prototipuri; 

un ecran mai mic prezintă interviuri cu aceleași persoane, dar fără sunet. Acesta este un 

trecut ale cărui vestigii mai pot conține ceva util, pare să spună Maljković; ajutat de o 

coloană sonoră stranie, conținutul acestor interviuri este subsumat mai departe unui 

sentiment de uitare care se apropie, dar de memorie ce poate fi încă exploatată, fără a fi 

încă pierdută. Alte două lucrări ce urmează aceeași idee, de data aceasta vizavi de 

suportul media, sunt Untitled (Elvis) (2007) a lui Wilhelm Sasnal și cele patru picturi 

(1993-2002) ale unor reproduceri după Malevici făcute de Taras Polataiko. Filmată pe 

peliculă de 16mm, cu rezoluție mică, pusă pe un proiector care hârâie, secvența de 

început a lucrării Untitled (Elvis) arată un laptop ce se învârte în jurul unui microfon, în 

timp ce pe el rulează o filmare veche cu Elvis (scena seamănă mult cu una din picturile lui 

Sasnal). Spre deosebire de Sasnal, Polataiko aduce în prim-plan o moștenire specific 

„estică” distorsionând dublu compozițiile suprematiste ale lui Malevici. În lucrarea Kazimir 

Malevich, Cross (Cazimir Malevici, Cruce) (2002), suportul își proclamă din nou 

desuetudinea, în același timp depășind-o. Stricând fotografia, dar făcând parte integrantă 

din pictură, blițul aparatului nu poate decât să se reflecte de paginile îndoite, ce par a fi 

rupte dintr-o carte.

Erorile de reproducere, traducere și transmisie, redate ironic de picturile lui Polataiko, au 

importanță crucială și în alte lucrări: instalată în afara galeriei și vizibilă printr-o fereastră, 

[2] Vedeți T.J. Demos, The 
Exiles of Marcel Duchamp 
(Cambridge: MIT Press, 
2007). Întâmplător, o figură 
mai modestă a exilului poate 
fi găsită în sculptura Annei 
Kołodziejska, Untitled 
(Suitcase with Undershirt) 
(Fără titlu – Valiză cu maieu) 
(2008).

[3] Eamon, p. 11. 

[4] Eamon, p. 11. 

[5] Eamon, p. 11. 

70 71



forțată atât de emblematică pentru viața privată din socialism. Alți artiști fură pe față: în 

tripticul Fragments (Fragmente) (2002-07), Ivan Moudov umple cutii cu artă furată într-

un limbaj ce amintește de faimoasa figură de exil a lui Duchamp, lucrarea Boîte-en-
2valise.  În vreme ce Moudov fură artă, Anetta Mona Chișa și Lucia Tkáčová își apropriază 

obiecte funcționale din galerii din toată lumea și apoi le arhivează sub sticlă în Private 

Collection (Colecție privată) (2005).

A doua tendință găsită de Eamon este „atracția către cultura populară așa cum este ea 
3exprimată în unele din industriile de divertisment dominante pe plan global”.  De 

exemplu, în lucrarea lui Ciprian Mureșan Un Chien Andalou (Câinele andaluz) (2004), 

personaje din seria Shrek își apropriază scena tăierii ochiului din filmul suprarealist, 

înlocuind animația 3D rafinată cu filmarea pe peliculă cu rezoluție mică. Tot în single-

channel, lucrarea video intitulată Pop (2006-2007), a lui Alex Mirutziu, re-imaginează 

arta corporală pe parcursul istoriei prin intermediul gestului comparativ calm al unei mâini 

ce răsfoiește o revistă de modă. Ambele lucrări creează un sentiment de distanțare față de 

materialul-sursă în moduri ce permit contemplarea extinsă nu numai a preocupărilor 

tipice central și est-europene, ci și a contextului neoliberal mai larg de care aparțin toate 

aceste imagini. Poate într-o manieră mai productivă, a treia categorie stabilită de Eamon 

se concentrează asupra moștenirilor modernității și a modernismului. În lucrarea Work by 

an Artist Inspired by a Theory about Modernity (Lucrare a unui artist inspirat de o teorie 

despre modernitate) (2007), Anna Ostoya plasează o pungă de plastic obișnuită, suflată 

constant de un mic ventilator, pe un piedestal sculptural, creând astfel un anti-monument 

evident. În lucrarea Saturday Afternoon, 1st of December, Leeds (Sâmbătă după-amiază, 

1 decembrie, Leeds) (2007-8), artista pune o tăblie de masă triunghiulară 

(constructivistă?) pe coloane antice, și vopsește totul într-un bej șters, inclusiv CD-

player-ul obosit ce reproduce o înregistrare a sociologului Zygmunt Bauman citind din 

cartea lui Italo Calvino Orașele invizibile. Pe măsură ce așează unul peste altul suporturi 

media și momente cronologice distincte, artiștii de aici comemorează totul și orice, fără a 

trata însă monumentele reale cu respectul ce le este de obicei rezervat. Categoriile a treia 

și a patra trec în domeniul „celor ce joacă feste” (orig. pranksters) și al „mitologilor”, 

precum și al artiștilor ce se întorc la conceptualism și „[îl duc] în stradă – altor publicuri 
4imaginate.”  Pe de altă parte, o lucrare precum The Stray Man (Omul stingher) (2006) a lui 

Roman Ondák pare să aparțină unei genealogii de „acțiuni” de stradă, dintre care unele au 

avut consecințe foarte reale pentru artiștii implicați în ele. Altminteri, acțiunea stradală a 

lui Ondák, expusă atât ca performance ocazional cât și ca documentație video a unor 

performance-uri din trecut, are mai multe afinități cu moștenirea artei conceptuale 

dematerializate nominal în stilul internațional.

Aici, două mituri originare diferite, ambele la fel de posibile, sunt combinate în mod 

productiv. Aparenta excludere a unei priviri individuale prin vitrina unei galerii amintește 

de excluderea istorică a artistului „estic”, ce subzistă de la bun început în afara narațiunilor 

istorice artistice dominante. Totuși, a lectura în acest mod acțiunea ar însemna a-i 

înțelege greșit facticitatea. Împreună cu Freed Doorway și cu Shared Floor, The Stray Man 

face în mod subtil aluzie la fundalul totalitarist pe care se petrecea arta corporală din 

Europa Centrală și de Est. Cu toate acestea, lucrarea pare să respingă orice astfel de 

interpretare ca fiind prea elaborată și supra-determinată. Citând nevoia curatorilor din 

anii '90 de atinge un echilibru între aspirațiile de universalitate pe de o parte și realitatea 

marginalității pe de alta, Eamon evită anxietatea acestei aparente contradicții alegând o a 

treia cale: identifică o serie de traiectorii ce se împotrivesc determinării din partea oricărei 

narațiuni politice sau a lumii artistice. Mai precis, expoziția răspunde perceputei nevoi 
5locale „atât de discursuri marginalizatoare, cât și universalizatoare”  printr-o serie de 

investigații ce fac aluzie la o gamă bogată de precedente istorice, cu toate că este uneori 

ambivalentă față de aceste precedente. La fel cum oglinda retrovizoare este un simbol al 

vederii simultane – o privire în urmă în același timp cu privirea înainte –, tot astfel tânărul 

artist din această regiune eterogenă nu se găsește niciodată doar într-un singur punct de 

observație. Trecutul este aproape, mai aproape decât pare, dar este uneori de nepătruns, 

precum figura lui Evgeny Terentiev, fostul ofițer rus ce pune în scenă procedurile unei 

lansări și detonări imaginare ale unei rachete balistice intercontinentale în fascinanta 

lucrare video a lui Deimantas Narkevičius, The Dud Effect („Efectul proiectilului 

neexplodat”) (2008).

De fapt, artiștii luptă constant contra uzurii morale, fie că elementul la care s-a renunțat 

este un suport media (pictura, filmul de 16mm) sau o idee (modernitatea cu toate 

rămășițele ei ideologice). Lucrarea lui David Maljković Out of Projection („Dincolo de 

proiecție”) (2009) rememorează „mașinile viitorului” produse de firma Peugeot, cu 

ajutorul unei instalații video pe două canale ce proiectează filmări făcute la sediul din 

Franța al companiei. Pe un ecran mai mare, proiectanții și muncitorii din fabrică, acum 

oameni în vârstă, se mișcă și dansează melancolic pe pista de probe și printre prototipuri; 

un ecran mai mic prezintă interviuri cu aceleași persoane, dar fără sunet. Acesta este un 

trecut ale cărui vestigii mai pot conține ceva util, pare să spună Maljković; ajutat de o 

coloană sonoră stranie, conținutul acestor interviuri este subsumat mai departe unui 

sentiment de uitare care se apropie, dar de memorie ce poate fi încă exploatată, fără a fi 

încă pierdută. Alte două lucrări ce urmează aceeași idee, de data aceasta vizavi de 

suportul media, sunt Untitled (Elvis) (2007) a lui Wilhelm Sasnal și cele patru picturi 

(1993-2002) ale unor reproduceri după Malevici făcute de Taras Polataiko. Filmată pe 

peliculă de 16mm, cu rezoluție mică, pusă pe un proiector care hârâie, secvența de 

început a lucrării Untitled (Elvis) arată un laptop ce se învârte în jurul unui microfon, în 

timp ce pe el rulează o filmare veche cu Elvis (scena seamănă mult cu una din picturile lui 

Sasnal). Spre deosebire de Sasnal, Polataiko aduce în prim-plan o moștenire specific 

„estică” distorsionând dublu compozițiile suprematiste ale lui Malevici. În lucrarea Kazimir 

Malevich, Cross (Cazimir Malevici, Cruce) (2002), suportul își proclamă din nou 

desuetudinea, în același timp depășind-o. Stricând fotografia, dar făcând parte integrantă 

din pictură, blițul aparatului nu poate decât să se reflecte de paginile îndoite, ce par a fi 

rupte dintr-o carte.

Erorile de reproducere, traducere și transmisie, redate ironic de picturile lui Polataiko, au 

importanță crucială și în alte lucrări: instalată în afara galeriei și vizibilă printr-o fereastră, 

[2] Vedeți T.J. Demos, The 
Exiles of Marcel Duchamp 
(Cambridge: MIT Press, 
2007). Întâmplător, o figură 
mai modestă a exilului poate 
fi găsită în sculptura Annei 
Kołodziejska, Untitled 
(Suitcase with Undershirt) 
(Fără titlu – Valiză cu maieu) 
(2008).

[3] Eamon, p. 11. 

[4] Eamon, p. 11. 

[5] Eamon, p. 11. 

70 71



Promises/Average Salary (Promisiuni/Salariu mediu) (2006) de Johnson & Johnson 

(Indrek Köster și Taavi Talve) poate părea inițial o sculptură minimalistă, dar la o privire 

mai atentă dezvăluie discrepanța economică pe care o reprezintă. Lucrarea video a 

Katarinei Zdjelar, The Perfect Sound (Sunetul perfect) (2009), în care un tânăr student 

exersează formarea sunetelor „englezești” împreună cu un logoped din Birmingham, 

vorbește despre erori în percepție și erori în exprimare: dificilul proces de schimbare a 

accentului devine un exercițiu mimetic al cărui rezultat este aici o întrebare deschisă. Va 

reuși studentul să-și curețe vorbirea de inflexiunile sale native pentru a fi, probabil, mai 

bine asimilat? Sau exercițiul va eșua, pentru că va fi imposibil să-și copie perfect 

instructorul? Din când în când, ecranul se întunecă brusc, făcându-ne să ne imaginăm 

exercițiul ca pe o piesă muzicală modernistă sau ca pe un duet atonal – o lectură eronată, 

care este încurajată în mod implicit. Aceste intervale incluse în film creează sentimentul 

distanțării de regimurile lingvistice, ca și cum studentul și logopedul ar încerca să se 

întoarcă la ceva pre-verbal, la ceva ce depășește ceea ce se spune în limbajul de zi cu zi.

În mod similar, Chișa și Tkáčová, ale căror obiecte furate de prin galerii sunt expuse în altă 

parte a expoziției, evită conținutul politic evident în lucrarea lor video Manifesto of the 

Futurist Woman (Let’s Conclude) (Manifestul femeii futuriste – Să concluzionăm) (2008), 

care înfățișează un grup de majorete îmbrăcate în culori vii care dansează pe un pod dintr-

un oraș, transmițând de fapt un mesaj în alfabetul fanioanelor: fragmentul final al unui 

text futurist ce cheamă la distrugerea „femeii”. La fel cu Zdjelar, Chișa și Tkáčová atrag 

atenția asupra tiparelor problematice de identificare ce se desfășoară pe parcursul a mai 

multor contexte ce se suprapun, arătând cât de ușor poate aluneca discursul modernist, 

transformându-se în omologul său totalitar, și cât de ușor „femeia” poate fi re-apropriată 

de discursul macho. Aceasta este expoziția Rearview Mirror în forma sa cea mai bună și 

mai puțin mitologizantă.

De fapt, poziția curatorului ca personaj exterior ce privește înăuntru face ca din când în 

când expoziția să pară oarecum deconectată de încărcătura politică a celorlalte narațiuni 

artistice dominante generate în regiune. De exemplu, o direcție ce pare să lipsească este 

limbajul video ce se joacă cu convențiile documentarului și urmărește parcursul dramelor 

politice concrete în comunitățile în tranziție. Prin comparație, de pildă, cu prezentarea de 

o mai puternică orientare internațională a lui Richard Appignanesi, Raising Dust: 

Encounters in Relational Geography (Stârnind praful: întâlniri în geografia relațională) – o 

expoziție ce a avut loc recent la Calvert22, singurul spațiu non-profit londonez ce 

găzduiește artă est-europeană, având de asemenea drept curator un „outsider” – 

expoziției Rearview Mirror i-ar fi prins bine, poate, mai multă atenție concretă acordată 

vieții în Europa tranziției în contextul schimbărilor mai largi din lume. Lăsând la o parte 

farsele sale, Eamon în general evită să pună artistul „estic” în postură marginală în relație 

cu narațiunile, piețele sau centrele dominante. Și totuși aici se regăsește un trop ce 

tulbură luciul ocazional al evenimentului. Cu lucrări literare ce oferă un precedent, 

72

precum romanul Inimă de câine a lui Mihail Bulgakov, ideea artistului sau a subiectului 

politic în postura de câine leagă lucrări disparate, precum cea a lui Mureșan Dog Luv 

(Dragoste de câine) (2009) – în care o trupă de câini negri de pluș reconstituie cele mai 

mari hituri ale torturii – și cea calm conceptuală a lui Ondák, The Stray Man. Motivul vieții 

de câine apare de asemenea în lucrarea lui Paweł Althamer, Guma (Cauciuc) (2009), o 

sculptură ce imortalizează un prelucrător de cauciuc local; „guma” înseamnă „cauciuc” în 

poloneză, iar aceasta era și porecla personajului. Acest mod de a se identifica pe sine sau 

pe alții amintește de arta corporală uneori extremă și întotdeauna riscantă politic a anilor 

‘70, și de reluarea ei din anii ‘90: atacurile cu mușcături ale lui Oleg Kulik întreprinse 

asupra vizitatorilor expozițiilor sunt un exemplu al acestei din urmă tendințe. Memoria 

unor astfel de lucrări persistă aici, deși mulți din tinerii artiști nu se mai regăsesc în 

imaginea perdanților.

Traducere de Sorana Lupu

[stânga] Anna Ostoya, 
Saturday Afternoon, 1st of 
December, Leeds, 2007-08

[dreapta] Deimantas 
Narkevičius, The Dud Effect, 
2008

73



Promises/Average Salary (Promisiuni/Salariu mediu) (2006) de Johnson & Johnson 

(Indrek Köster și Taavi Talve) poate părea inițial o sculptură minimalistă, dar la o privire 

mai atentă dezvăluie discrepanța economică pe care o reprezintă. Lucrarea video a 

Katarinei Zdjelar, The Perfect Sound (Sunetul perfect) (2009), în care un tânăr student 

exersează formarea sunetelor „englezești” împreună cu un logoped din Birmingham, 

vorbește despre erori în percepție și erori în exprimare: dificilul proces de schimbare a 

accentului devine un exercițiu mimetic al cărui rezultat este aici o întrebare deschisă. Va 

reuși studentul să-și curețe vorbirea de inflexiunile sale native pentru a fi, probabil, mai 

bine asimilat? Sau exercițiul va eșua, pentru că va fi imposibil să-și copie perfect 

instructorul? Din când în când, ecranul se întunecă brusc, făcându-ne să ne imaginăm 

exercițiul ca pe o piesă muzicală modernistă sau ca pe un duet atonal – o lectură eronată, 

care este încurajată în mod implicit. Aceste intervale incluse în film creează sentimentul 

distanțării de regimurile lingvistice, ca și cum studentul și logopedul ar încerca să se 

întoarcă la ceva pre-verbal, la ceva ce depășește ceea ce se spune în limbajul de zi cu zi.

În mod similar, Chișa și Tkáčová, ale căror obiecte furate de prin galerii sunt expuse în altă 

parte a expoziției, evită conținutul politic evident în lucrarea lor video Manifesto of the 

Futurist Woman (Let’s Conclude) (Manifestul femeii futuriste – Să concluzionăm) (2008), 

care înfățișează un grup de majorete îmbrăcate în culori vii care dansează pe un pod dintr-

un oraș, transmițând de fapt un mesaj în alfabetul fanioanelor: fragmentul final al unui 

text futurist ce cheamă la distrugerea „femeii”. La fel cu Zdjelar, Chișa și Tkáčová atrag 

atenția asupra tiparelor problematice de identificare ce se desfășoară pe parcursul a mai 

multor contexte ce se suprapun, arătând cât de ușor poate aluneca discursul modernist, 

transformându-se în omologul său totalitar, și cât de ușor „femeia” poate fi re-apropriată 

de discursul macho. Aceasta este expoziția Rearview Mirror în forma sa cea mai bună și 

mai puțin mitologizantă.

De fapt, poziția curatorului ca personaj exterior ce privește înăuntru face ca din când în 

când expoziția să pară oarecum deconectată de încărcătura politică a celorlalte narațiuni 

artistice dominante generate în regiune. De exemplu, o direcție ce pare să lipsească este 

limbajul video ce se joacă cu convențiile documentarului și urmărește parcursul dramelor 

politice concrete în comunitățile în tranziție. Prin comparație, de pildă, cu prezentarea de 

o mai puternică orientare internațională a lui Richard Appignanesi, Raising Dust: 

Encounters in Relational Geography (Stârnind praful: întâlniri în geografia relațională) – o 

expoziție ce a avut loc recent la Calvert22, singurul spațiu non-profit londonez ce 

găzduiește artă est-europeană, având de asemenea drept curator un „outsider” – 

expoziției Rearview Mirror i-ar fi prins bine, poate, mai multă atenție concretă acordată 

vieții în Europa tranziției în contextul schimbărilor mai largi din lume. Lăsând la o parte 

farsele sale, Eamon în general evită să pună artistul „estic” în postură marginală în relație 

cu narațiunile, piețele sau centrele dominante. Și totuși aici se regăsește un trop ce 

tulbură luciul ocazional al evenimentului. Cu lucrări literare ce oferă un precedent, 

72

precum romanul Inimă de câine a lui Mihail Bulgakov, ideea artistului sau a subiectului 

politic în postura de câine leagă lucrări disparate, precum cea a lui Mureșan Dog Luv 

(Dragoste de câine) (2009) – în care o trupă de câini negri de pluș reconstituie cele mai 

mari hituri ale torturii – și cea calm conceptuală a lui Ondák, The Stray Man. Motivul vieții 

de câine apare de asemenea în lucrarea lui Paweł Althamer, Guma (Cauciuc) (2009), o 

sculptură ce imortalizează un prelucrător de cauciuc local; „guma” înseamnă „cauciuc” în 

poloneză, iar aceasta era și porecla personajului. Acest mod de a se identifica pe sine sau 

pe alții amintește de arta corporală uneori extremă și întotdeauna riscantă politic a anilor 

‘70, și de reluarea ei din anii ‘90: atacurile cu mușcături ale lui Oleg Kulik întreprinse 

asupra vizitatorilor expozițiilor sunt un exemplu al acestei din urmă tendințe. Memoria 

unor astfel de lucrări persistă aici, deși mulți din tinerii artiști nu se mai regăsesc în 

imaginea perdanților.

Traducere de Sorana Lupu

[stânga] Anna Ostoya, 
Saturday Afternoon, 1st of 
December, Leeds, 2007-08

[dreapta] Deimantas 
Narkevičius, The Dud Effect, 
2008

73



CĂLĂTORI ÎN TIMP ALTERNATIVI – 
POSTCOMUNISM, FIGURATIVITATE 
ȘI DECOLONIZARE

SÁNDOR HORNYIK
Dacă e vorba de călătorii, atunci, conform stării actuale a științei, coordonatele spațiale 

par să fie importante, la fel cum este și locul unde călătorim. Bineînțeles, nu e totuna nici 

cine călătorește și nici de unde vine în mod precis, căci condițiile călatoriei sunt 

determinate mai ales de punctul de plecare. Expoziția curatoarei Judit Angel (și a 

directorului Gabor Gulyas), intitulată Călători europeni – titlu ce amintește mult prea tare 
1de Călătorul european  –, precizează cât se poate de concret acest punct de plecare, 

orașul Kolozsvár, care de bună vreme deja se află pe hărțile europene sub numele de Cluj. 

Destinația e însă destul de cețoasă, mai precis ea rămâne învăluită în obscuritate, căci 

știm doar că e vorba de călători „europeni”. Asta face referință probabil la faptul că actorii 

poveștii de la Cluj, secondați de un marketing puternic, au o identitate europeană și 

parcurg în lung și-n lat bătrânul continent, ba chiar, așa cum arată exemplul Nicodim 
2Gallery  din Los Angeles și cel al lui Mircea Cantor (care, conform biografiei lui, „trăiește și 

lucrează pe Terra”), e vorba de niște veritabili cosmopoliți globali. În continuare, voi 

încercă să pun cât mai puțin accentul pe acest marketing, respectiv PR, pe de o parte 

pentru că „povestea de succes” e destul de bine reprezentată și în viața culturală 

maghiară, iar pe de alta pentru că analiza fenomenului mi se pare mai importantă decât 

prezentarea sa reciclată.

Nu va fi vorba deci despre cine, când și cum a făcut cariera – deși managementul de sine e 

un element cât se poate de important, care pune pe gânduri și din punctul de vedere al 

teoriei; nu va fi vorba nici despre ce muzee, galerii, colecționari și curatori au participat cu 

influența lor la carierele artiștilor, ci mai ales despre faptul dacă, dincolo de puterea de 

atracție a străinătății și a Celuilalt, scris cu majusculă, dincolo de legitățile funcționării 

pieței, lucrările însele au contribuit, la rândul lor, la recunoașterea europeană și 

americană a artei plastice de la Cluj. Acestei scrutări i se oferă două puncte de pornire 

teoretice, care sunt, la rândul lor, regiuni destul de plăcute ochiului, chiar dacă 

mlăștinoase: pe de o parte, discursul de început de mileniu despre lichidarea 

comunismului, iar pe de alta, cel despre întărirea figurativității. Între cele două există o 

legatură cât se poate de evidentă, și anume nevoia (totodată internă și externă) de a 

interpreta cultura socialistă explicit figurativă (atât în sensul retoric al termenului, cât și în 

acela imagistic). Dacă, în conformitate cu narațiunea est-europeană a istoriei 

contemporane a artei, anii nouăzeci au adus lucrări de inspirație în mod divers 

conceptualistă, aflate sub semnul mijlocului de exprimare și al medialității, atunci anii 

zero sunt caracterizați îndeobște prin venirea în avanscenă a artei critice (sau politice) și a 

picturii figurative. Acestea sunt, desigur, cătegorii ușor ambigue, dar pentru a intra și în 

concret și pentru a evocă și o povestire paralelă, aș spune că exemplul polonez, prin 

scoaterea in evidența a lui Artur Żmijewski și a lui Wilhelm Sasnal, arată un mecanism 

asemănător, cel puțin de la distanță, adică privind din înălțimea revistelor ilustrate.

Călători europeni – Artă plastică de la Cluj după intrarea în noul mileniu, Műcsarnok, Budapesta, 19 aprilie – 1 iulie 

2012

[1] www.europaiutas.hu

[2]  
http://nicodimgallery.com

Sándor Hornyik a absolvit istoria artei şi estetica în 1999, la Universitatea „Eötvös Láránd” din 
Budapesta. Şi-a luat doctoratul in istoria artei în 2005, cu o teză despre relaţia dintre arta de 
avangardă şi ştiinţele moderne ale naturii (care a fost publicată în 2008 cu titlul Ştiinţa de 
avangardă). În ultima vreme, abordează probleme teoretice din domeniul culturii vizuale şi al 
studiilor vizuale şi scrie articole despre arta contemporană şi film. Lucrează la Institutul de 
Cercetare a Istoriei Artei din cadrul Academiei Maghiare de Ştiinţe.

Textul a fost publicat anterior în revista Idea - artă+societate, # 41/2012 din Cluj-Napoca.

75



CĂLĂTORI ÎN TIMP ALTERNATIVI – 
POSTCOMUNISM, FIGURATIVITATE 
ȘI DECOLONIZARE

SÁNDOR HORNYIK
Dacă e vorba de călătorii, atunci, conform stării actuale a științei, coordonatele spațiale 

par să fie importante, la fel cum este și locul unde călătorim. Bineînțeles, nu e totuna nici 

cine călătorește și nici de unde vine în mod precis, căci condițiile călatoriei sunt 

determinate mai ales de punctul de plecare. Expoziția curatoarei Judit Angel (și a 

directorului Gabor Gulyas), intitulată Călători europeni – titlu ce amintește mult prea tare 
1de Călătorul european  –, precizează cât se poate de concret acest punct de plecare, 

orașul Kolozsvár, care de bună vreme deja se află pe hărțile europene sub numele de Cluj. 

Destinația e însă destul de cețoasă, mai precis ea rămâne învăluită în obscuritate, căci 

știm doar că e vorba de călători „europeni”. Asta face referință probabil la faptul că actorii 

poveștii de la Cluj, secondați de un marketing puternic, au o identitate europeană și 

parcurg în lung și-n lat bătrânul continent, ba chiar, așa cum arată exemplul Nicodim 
2Gallery  din Los Angeles și cel al lui Mircea Cantor (care, conform biografiei lui, „trăiește și 

lucrează pe Terra”), e vorba de niște veritabili cosmopoliți globali. În continuare, voi 

încercă să pun cât mai puțin accentul pe acest marketing, respectiv PR, pe de o parte 

pentru că „povestea de succes” e destul de bine reprezentată și în viața culturală 

maghiară, iar pe de alta pentru că analiza fenomenului mi se pare mai importantă decât 

prezentarea sa reciclată.

Nu va fi vorba deci despre cine, când și cum a făcut cariera – deși managementul de sine e 

un element cât se poate de important, care pune pe gânduri și din punctul de vedere al 

teoriei; nu va fi vorba nici despre ce muzee, galerii, colecționari și curatori au participat cu 

influența lor la carierele artiștilor, ci mai ales despre faptul dacă, dincolo de puterea de 

atracție a străinătății și a Celuilalt, scris cu majusculă, dincolo de legitățile funcționării 

pieței, lucrările însele au contribuit, la rândul lor, la recunoașterea europeană și 

americană a artei plastice de la Cluj. Acestei scrutări i se oferă două puncte de pornire 

teoretice, care sunt, la rândul lor, regiuni destul de plăcute ochiului, chiar dacă 

mlăștinoase: pe de o parte, discursul de început de mileniu despre lichidarea 

comunismului, iar pe de alta, cel despre întărirea figurativității. Între cele două există o 

legatură cât se poate de evidentă, și anume nevoia (totodată internă și externă) de a 

interpreta cultura socialistă explicit figurativă (atât în sensul retoric al termenului, cât și în 

acela imagistic). Dacă, în conformitate cu narațiunea est-europeană a istoriei 

contemporane a artei, anii nouăzeci au adus lucrări de inspirație în mod divers 

conceptualistă, aflate sub semnul mijlocului de exprimare și al medialității, atunci anii 

zero sunt caracterizați îndeobște prin venirea în avanscenă a artei critice (sau politice) și a 

picturii figurative. Acestea sunt, desigur, cătegorii ușor ambigue, dar pentru a intra și în 

concret și pentru a evocă și o povestire paralelă, aș spune că exemplul polonez, prin 

scoaterea in evidența a lui Artur Żmijewski și a lui Wilhelm Sasnal, arată un mecanism 

asemănător, cel puțin de la distanță, adică privind din înălțimea revistelor ilustrate.

Călători europeni – Artă plastică de la Cluj după intrarea în noul mileniu, Műcsarnok, Budapesta, 19 aprilie – 1 iulie 

2012

[1] www.europaiutas.hu

[2]  
http://nicodimgallery.com

Sándor Hornyik a absolvit istoria artei şi estetica în 1999, la Universitatea „Eötvös Láránd” din 
Budapesta. Şi-a luat doctoratul in istoria artei în 2005, cu o teză despre relaţia dintre arta de 
avangardă şi ştiinţele moderne ale naturii (care a fost publicată în 2008 cu titlul Ştiinţa de 
avangardă). În ultima vreme, abordează probleme teoretice din domeniul culturii vizuale şi al 
studiilor vizuale şi scrie articole despre arta contemporană şi film. Lucrează la Institutul de 
Cercetare a Istoriei Artei din cadrul Academiei Maghiare de Ştiinţe.

Textul a fost publicat anterior în revista Idea - artă+societate, # 41/2012 din Cluj-Napoca.

75



E un loc comun cât se poate de vulgar – cel puțin de când cu postmodernul sau mai 

degrabă cu Renașterea, respectiv cu Renașterile – că imaginile reflecteaza nu atât asupra 

realității, cât asupra lor însele. De asemenea, e un slogan de teorie bulevardieră și că, 

privită dinspre plajele științei culturii vizuale, producția de imagine a unei perioade e 

determinată de gândirea ei politică și de aparatul ei tehnic. Și, dacă adăugăm la asta și 

punctele de vedere teoretice cele mai frecventate ale istoriografiei contemporane 

(traumă, memorie, micronarațiuni), devine cu adevărat interesant de unde anume decide 

expoziția Călători europeni să înceapă deplierea activitații artiștilor din cadrul „Școlii de la 

Cluj” (sau a „fenomenului de la Cluj” – expresie ce amintește foarte tare de povestea de la 

Leipzig și a descoperirii acesteia). Ce anume ajunge în primplan și cum? Privitorul e primit 

la expoziția de la Műcsarnok de un „mausoleu” construit din BCA, respectiv de un băiețel 

care repetă cu o voce adorabilă: „Am decis să nu salvez lumea”. Băiețelul e produsul din 

2011 al lui Mircea Cantor, iar mausoleul e adăpostul cu un aer accentuat lugubru al filmului 

lui Ciprian Mureșan, Dog Luv (2009). Estetică gri – simultan de cartier și de fabrică – 

marchează pe deasupra întreaga expoziție prin faptul că BCA-ul apare iar și iar în 

arhitectura internă a încăperilor. De altfel, această scenă simplă, „industrială” se 

potrivește perfect cu Dog Luv, piesa de teatru plină de cruzime ironică a Savianei 

Stănescu, respectiv cu punerea ei în scenă de către Mureșan. În filmul video de jumătate 

de oră, prin personajul-șef al unei marionete - câine (Mad Dog) căpătăm o privire asupra 

comediei divine a răutății și mizeriei omenești, ascultând, de pildă, minute în șir, din gura 

unor câini care se hlizesc, istoria culturală a torturii, de la fierberea în ulei la tragerea în 

țeapă și decapitare (bineînțeles cu un topor neascuțit) până la metodele mai „umane” ale 

epocii moderne.

În timp ce instalarea adaptată ambientului a acestui film de păpuși aici, la Budapesta – în 

vecinătatea imediată a României, adică pe ruinele unor dictaturi numite „moi”, respectiv 

„tari”, și, pe deasupra, în cadrul unei zvârcoliri prinse în plasa dialecticii uitării și a 

reamintirii etc. –, pare destul de univocă, „băiețelul” un pic prea „dulce” al lui Cantor ne 

călăuzește înspre o problematică mult mai complicată. Lucrarea lui Mureșan, cu accentele 

sale grotești, ba chiar tragicomice, poartă un mesaj politic concret, pe care l-am putea 

descrie cel mai bine cu sublima expresie de „critică posttotalitară”. În timp ce 

semnificațiile acestei lucrări (în pofida punerii în scenă ironice, „infantile”) înfloresc pe 

terenul filosofiei politice, locul lucrării lui Cantor e ceva mai complex. Pe de o parte, ea 

este, desigur, produsul regiunii (în sensul de piață al termenului) și reprezentantul 

acesteia, de vreme ce i-a fost dat să-și împrumute titlul până și unei expoziții de la Tate 
3Modern.  Pe de alta însă, ea reflectează în mod puternic nu doar asupra regiunii, ci și 

asupra situației contemporane a artei și a teoriei în general. Băiețelul poate reprezenta nu 

doar omul mediu care privește cu suspiciune avangarda artistică și cea politică, ci și 

artistul care, în felul acesta, afirmă, pe de o parte, că s-a săturat de ideile războinice, 

comuniste, ce caracterizau până mai deunazi patria sa, iar pe de alta, poate spune și că s-

a saturat, de asemenea, de activitatea, deloc mai puțin orientată (dimpotrivă!), a artei 

critice înclinate spre stânga. În plus, în timp ce primul aspect ieșea în evidență mai ales la 

Tate Modern, la Műcsarnok prevalează cel de al doilea. Toate astea arată bine nu doar 

problematică artei postsocialiste, dar și aceea a întregii „condiții postsovietice,” în care 

comportamentul generațiilor maturizate în această perioadă e marcat de spirala dublă a 

uitării și a rememorării, pe de o parte, pe când, pe de alta, întreaga chestiune „politică” 

poate fi împinsă cu ușurință la o parte pe motivul și sub adăpostul veritabilei tabula rasa 

operate de capitalism sau a industriei globalizate a distracției (fie că vorbim de Ice Age 4 

sau de Alien 5).

Această situație „politică” ambivalentă e agravată în plus de faptul că politică de zi cu zi 

poate fi în continuare mai interesantă pentru publicul larg decât chestiunile interne ale 

artei, iar asta pare să fi marcat și „personajele principale” ale expoziției „românești” de la 

Budapesta. Cucuruzul de diamant (2005) al lui Cantor pare să fie o trimitere cât se poate 

de evidentă la poziția critică ambivalentă a celebrului Craniu de diamant al lui Damien 

Hirst (chiar dacă a fost realizat cu doi ani înainte de acesta din urmă!), în timp ce 

„băiețelul” de mai târziu funcționeazâ perfect și în afara artei contemporane. Dar ne 

putem gândi și la raportul dintre figurile feminine frumoase, albe (foarte alegorice) care 

matură în nisip (Pe urmele fericirii, 2009) și mai timpuriul omagiu adus lui Beuys 

(Plecarea, 2005 – „dansul” fantomatic al unui cerb și al unui coiot) sau la faptul că filmul 

video Peisajul se schimbă (2003) deschide, și el, către o lectură istorico-artistică. Dincolo 

de parabola evident politică – în loc de pancarte mulțimea cară oglinzi –, lucrarea evocă 

legendara lucrare mexicană din 1969 a lui Robert Smithson (Yucătán Mirror 

Displacements), bazată și ea pe oglinzi, în timp ce ridică un monument grandios 

transformării în imagine a lumii și chiar a posibilității acestei transformări. Observații 

asemănătoare pot fi făcute și în cazul lui Mureșan, de vreme ce desenul provocător Sânge 

românesc (2004) sau filmul video Alege (2005) sunt inteligibile pentru toată lumea 

(poate chiar prea inteligibile), iar parafrazele după Maurizio Cattelan și Yves Klein 

funcționează cu adevărat bine doar atunci când nu sunt bruiate de referințe din istoria 

artei. E adevărat însă și că ambele parafraze sunt eficace atât din punct de vedere 

conceptual, cât și ideologic, pentru că în prima Mureșan îl schimbă pe papa Ioan Paul al II-

lea cu legendarul șef al Bisericii Ortodoxe Romane, patriarhul Teoctist, care a servit bine și 

în regimul Ceaușescu, și după; iar in cea de-a doua arată – că un veritabil realist est-

european – cum s-a(r fi) terminat extraordinarul zbor al lui Yves Klein deasupra Parisului. 

Asta orientează însă privitorul spre faptul că, în realitate, cele mai puternice sunt 

poveștile paralele, adică acelea în care politica și estetica se desfășoara în paralel, fiind in 

stare „să rescrie” împreună un segment dat din istoria europeană. Așadar, în cele ce 

urmează, voi discuta despre asemenea „rescrieri”, care se joacă, pe de o parte, cu 

diversele puncte de vedere ale spațiului global, iar pe de alta cu dimensiunile timpului și 

ale concepțiilor divergente despre acesta. În prealabil însă, sub hipnoza unei decolonizări 

despre care se vorbește tot mai mult, de unde pornim, nu strică să precizez adică de unde 

și cum privim „noi”, cei de aici, din Europa de Est de odinioară, și care sunt condițiile 

actuale ale acestei vizibilități.

[3] La expoziția I Decided 
Not to Save The World, 
realizată în colaborare de 
Tate Modern și de SALT de la 
Instanbul și ținută deschisă 
între 14 noiembrie 2011 și 8 
ianuarie 2012, s-au putut 
vedea lucrări de Mounira Al 
Solh, Yio Barrada, Mircea 
Cantor și ale grupului „Slavs 
and Tatars“. Lui Barrada i-a 
revenit titlul de Guggenheim 
Deutsche Bank Artist of the 
Year in 2011 
(https://www.db.com 
/csr/en/art_and_music/artist
_of_the_year_2011.html; 
http://www.ikongallery.co.uk
/programme/current/event 
/594/riffs/), în timp ce 
Cantor a câștigat în Franța 
Premiul Marcel Duchamp, 
ceea ce a însemnat și o 
expoziție la Centre Pompidou 
(http://www.adiaf.com/engli
sh/index.htm).

[4] Susan Buck-Morss, 
Dreamworlds and 
Catastrophe: The Passing of 
Mass Utopia in East and 
West, Cambridge, MIT Press, 
2000.

[5] Fredric Jameson, The 
Geopolitical Aesthetic: 
Cinema and Space in the 
World System, Bloomington, 
Indiana University Press, 
1995.

76 77

Mircea Cantor, Tracking 
Happiness, 2009, video



E un loc comun cât se poate de vulgar – cel puțin de când cu postmodernul sau mai 

degrabă cu Renașterea, respectiv cu Renașterile – că imaginile reflecteaza nu atât asupra 

realității, cât asupra lor însele. De asemenea, e un slogan de teorie bulevardieră și că, 

privită dinspre plajele științei culturii vizuale, producția de imagine a unei perioade e 

determinată de gândirea ei politică și de aparatul ei tehnic. Și, dacă adăugăm la asta și 

punctele de vedere teoretice cele mai frecventate ale istoriografiei contemporane 

(traumă, memorie, micronarațiuni), devine cu adevărat interesant de unde anume decide 

expoziția Călători europeni să înceapă deplierea activitații artiștilor din cadrul „Școlii de la 

Cluj” (sau a „fenomenului de la Cluj” – expresie ce amintește foarte tare de povestea de la 

Leipzig și a descoperirii acesteia). Ce anume ajunge în primplan și cum? Privitorul e primit 

la expoziția de la Műcsarnok de un „mausoleu” construit din BCA, respectiv de un băiețel 

care repetă cu o voce adorabilă: „Am decis să nu salvez lumea”. Băiețelul e produsul din 

2011 al lui Mircea Cantor, iar mausoleul e adăpostul cu un aer accentuat lugubru al filmului 

lui Ciprian Mureșan, Dog Luv (2009). Estetică gri – simultan de cartier și de fabrică – 

marchează pe deasupra întreaga expoziție prin faptul că BCA-ul apare iar și iar în 

arhitectura internă a încăperilor. De altfel, această scenă simplă, „industrială” se 

potrivește perfect cu Dog Luv, piesa de teatru plină de cruzime ironică a Savianei 

Stănescu, respectiv cu punerea ei în scenă de către Mureșan. În filmul video de jumătate 

de oră, prin personajul-șef al unei marionete - câine (Mad Dog) căpătăm o privire asupra 

comediei divine a răutății și mizeriei omenești, ascultând, de pildă, minute în șir, din gura 

unor câini care se hlizesc, istoria culturală a torturii, de la fierberea în ulei la tragerea în 

țeapă și decapitare (bineînțeles cu un topor neascuțit) până la metodele mai „umane” ale 

epocii moderne.

În timp ce instalarea adaptată ambientului a acestui film de păpuși aici, la Budapesta – în 

vecinătatea imediată a României, adică pe ruinele unor dictaturi numite „moi”, respectiv 

„tari”, și, pe deasupra, în cadrul unei zvârcoliri prinse în plasa dialecticii uitării și a 

reamintirii etc. –, pare destul de univocă, „băiețelul” un pic prea „dulce” al lui Cantor ne 

călăuzește înspre o problematică mult mai complicată. Lucrarea lui Mureșan, cu accentele 

sale grotești, ba chiar tragicomice, poartă un mesaj politic concret, pe care l-am putea 

descrie cel mai bine cu sublima expresie de „critică posttotalitară”. În timp ce 

semnificațiile acestei lucrări (în pofida punerii în scenă ironice, „infantile”) înfloresc pe 

terenul filosofiei politice, locul lucrării lui Cantor e ceva mai complex. Pe de o parte, ea 

este, desigur, produsul regiunii (în sensul de piață al termenului) și reprezentantul 

acesteia, de vreme ce i-a fost dat să-și împrumute titlul până și unei expoziții de la Tate 
3Modern.  Pe de alta însă, ea reflectează în mod puternic nu doar asupra regiunii, ci și 

asupra situației contemporane a artei și a teoriei în general. Băiețelul poate reprezenta nu 

doar omul mediu care privește cu suspiciune avangarda artistică și cea politică, ci și 

artistul care, în felul acesta, afirmă, pe de o parte, că s-a săturat de ideile războinice, 

comuniste, ce caracterizau până mai deunazi patria sa, iar pe de alta, poate spune și că s-

a saturat, de asemenea, de activitatea, deloc mai puțin orientată (dimpotrivă!), a artei 

critice înclinate spre stânga. În plus, în timp ce primul aspect ieșea în evidență mai ales la 

Tate Modern, la Műcsarnok prevalează cel de al doilea. Toate astea arată bine nu doar 

problematică artei postsocialiste, dar și aceea a întregii „condiții postsovietice,” în care 

comportamentul generațiilor maturizate în această perioadă e marcat de spirala dublă a 

uitării și a rememorării, pe de o parte, pe când, pe de alta, întreaga chestiune „politică” 

poate fi împinsă cu ușurință la o parte pe motivul și sub adăpostul veritabilei tabula rasa 

operate de capitalism sau a industriei globalizate a distracției (fie că vorbim de Ice Age 4 

sau de Alien 5).

Această situație „politică” ambivalentă e agravată în plus de faptul că politică de zi cu zi 

poate fi în continuare mai interesantă pentru publicul larg decât chestiunile interne ale 

artei, iar asta pare să fi marcat și „personajele principale” ale expoziției „românești” de la 

Budapesta. Cucuruzul de diamant (2005) al lui Cantor pare să fie o trimitere cât se poate 

de evidentă la poziția critică ambivalentă a celebrului Craniu de diamant al lui Damien 

Hirst (chiar dacă a fost realizat cu doi ani înainte de acesta din urmă!), în timp ce 

„băiețelul” de mai târziu funcționeazâ perfect și în afara artei contemporane. Dar ne 

putem gândi și la raportul dintre figurile feminine frumoase, albe (foarte alegorice) care 

matură în nisip (Pe urmele fericirii, 2009) și mai timpuriul omagiu adus lui Beuys 

(Plecarea, 2005 – „dansul” fantomatic al unui cerb și al unui coiot) sau la faptul că filmul 

video Peisajul se schimbă (2003) deschide, și el, către o lectură istorico-artistică. Dincolo 

de parabola evident politică – în loc de pancarte mulțimea cară oglinzi –, lucrarea evocă 

legendara lucrare mexicană din 1969 a lui Robert Smithson (Yucătán Mirror 

Displacements), bazată și ea pe oglinzi, în timp ce ridică un monument grandios 

transformării în imagine a lumii și chiar a posibilității acestei transformări. Observații 

asemănătoare pot fi făcute și în cazul lui Mureșan, de vreme ce desenul provocător Sânge 

românesc (2004) sau filmul video Alege (2005) sunt inteligibile pentru toată lumea 

(poate chiar prea inteligibile), iar parafrazele după Maurizio Cattelan și Yves Klein 

funcționează cu adevărat bine doar atunci când nu sunt bruiate de referințe din istoria 

artei. E adevărat însă și că ambele parafraze sunt eficace atât din punct de vedere 

conceptual, cât și ideologic, pentru că în prima Mureșan îl schimbă pe papa Ioan Paul al II-

lea cu legendarul șef al Bisericii Ortodoxe Romane, patriarhul Teoctist, care a servit bine și 

în regimul Ceaușescu, și după; iar in cea de-a doua arată – că un veritabil realist est-

european – cum s-a(r fi) terminat extraordinarul zbor al lui Yves Klein deasupra Parisului. 

Asta orientează însă privitorul spre faptul că, în realitate, cele mai puternice sunt 

poveștile paralele, adică acelea în care politica și estetica se desfășoara în paralel, fiind in 

stare „să rescrie” împreună un segment dat din istoria europeană. Așadar, în cele ce 

urmează, voi discuta despre asemenea „rescrieri”, care se joacă, pe de o parte, cu 

diversele puncte de vedere ale spațiului global, iar pe de alta cu dimensiunile timpului și 

ale concepțiilor divergente despre acesta. În prealabil însă, sub hipnoza unei decolonizări 

despre care se vorbește tot mai mult, de unde pornim, nu strică să precizez adică de unde 

și cum privim „noi”, cei de aici, din Europa de Est de odinioară, și care sunt condițiile 

actuale ale acestei vizibilități.

[3] La expoziția I Decided 
Not to Save The World, 
realizată în colaborare de 
Tate Modern și de SALT de la 
Instanbul și ținută deschisă 
între 14 noiembrie 2011 și 8 
ianuarie 2012, s-au putut 
vedea lucrări de Mounira Al 
Solh, Yio Barrada, Mircea 
Cantor și ale grupului „Slavs 
and Tatars“. Lui Barrada i-a 
revenit titlul de Guggenheim 
Deutsche Bank Artist of the 
Year in 2011 
(https://www.db.com 
/csr/en/art_and_music/artist
_of_the_year_2011.html; 
http://www.ikongallery.co.uk
/programme/current/event 
/594/riffs/), în timp ce 
Cantor a câștigat în Franța 
Premiul Marcel Duchamp, 
ceea ce a însemnat și o 
expoziție la Centre Pompidou 
(http://www.adiaf.com/engli
sh/index.htm).

[4] Susan Buck-Morss, 
Dreamworlds and 
Catastrophe: The Passing of 
Mass Utopia in East and 
West, Cambridge, MIT Press, 
2000.

[5] Fredric Jameson, The 
Geopolitical Aesthetic: 
Cinema and Space in the 
World System, Bloomington, 
Indiana University Press, 
1995.

76 77

Mircea Cantor, Tracking 
Happiness, 2009, video



Primul excurs: condiția postsovietică

În timp ce postmodernul sau poststructuralismul și-a avut (cel puțin în cultura pop) 

farurile sale emblematice, teoretice, condiția postsocialistă, postcomunistă sau 

postsovietică n-are asemenea autori. Asta se datorează, pe de o parte, faptului că vremea 

și formula retorică a „post”-urilor a cam trecut, iar pe de alta faptului că suspiciunea lui 

Jean-François Lyotard în legatură cu marile narațiuni s-a extins cu o rapiditate 

fulgerătoare și asupra marilor teorii critice (inclusiv asupra celei a lui Lyotard). Cu toate 

astea, au rămas încă unul sau doi mari scriitori de teorie cărora le place să se concentreze 

pe întrebările prezentului. Unul dintre aceștia e filosoful american care merge pe urmele 

Școlii de la Frankfurt, Susan Buck-Morss, care pune într-o lumină nouă războiul lumilor și 
4logica Razboiului Rece.  Conform tezei sale, care datorează desigur multe lui Fredric 

Jameson și altora, în 1992 a apărut o situație radical nouă, întrucât s-a dizolvat ordinea 

mondială bipolară, care a servit deopotrivă interesele capitalismului și cele ale 
5comunismului.  Prin urmare, nu doar Europa de Est se află astăzi într-o situație, respectiv 

condiție, postsovietică, ci întreaga lume, iar eșecul versiunii esteuropene a modernizării 

infuențează puternic întregul proiectului modernist. Buck-Morss susține că nu doar 

socialismul de stat e un sistem utopic, ci și adversarul său de odinioară, democrația 

liberală. Înainte de 1992 însă, întârzierea realizării utopiilor putea fi încă pusă pe seama 

Razboiului Rece, în timp ce după prăbușirea blocului estic a devenit foarte repede limpede 

că nu doar bunăstarea comunistă, ci și cea capitalistă au valabilitate globală doar ca 

ideologie.

Celălalt teoretician de seamă al postcomunismului este – poate nu întâmplător – un filosof 

rus, Boris Groys, care încearcă să discute într-un mod mai nuanțat decât s-a făcut până la 

el o altă dihotomie, aceea dintre artă și politică, adică aceea dintre cultura autonomă și 
6putere.  Groys încearcă să elibereze într-un mod revoluționar socialismul real și 

aproprierea sa postsovietică din cutia propagandei și a kitschului; el interpretează 

socialismul real ca pe un fel de tehnică postmodernă a citării și a colajului, care poate fi 

pusă în paralel cu arta pop americană. Totodată, el atrage atenția asupra faptului că, după 

1992, contextul „original” are tendința accentuată de a dispărea, iar marca postsovietică 

fuzionează tot mai mult cu producția culturală occidentală, în timp ce „pluralismul” 

ideologic de odinioară e schimbat pur și simplu cu doctrina pieței, care e mult mai idolatră 

decât fuseseră sistemele totalitare. Așadar, Groys consideră că iconoclasmul e singurul 

instrument critic al artelor vizuale, ceea ce aduce după sine faptul că arta trebuie să 

devină, în mod paradoxal, propagandistică. În plus, arta se confruntă și cu un alt paradox, 

sarcina creării iconoclaste de imagine, care trebuie să realizeze critică imaginii prin însuși 

mijlocul de exprimare al imaginii.

Regiunea noastră (care, în raport cu asemenea mari narațiuni – Buck-Morss pornește de 

la 1492, iar Groys cel puțin de la Iluminism –, este mult mai îngustă) începe să-și scrie 

propriile sale mici istorisiri, dintre care iese în evidență muncă lui Piotr Piotrowski. În 

cartea sa cea mai recentă, acesta sugerează o perspectivă topologică în locul uneia 

geografice, adică una care își orientează cercetările asupra unor orașe și centre culturale 
7și lasă tot mai mult la o parte marile cadre naționale sau ideologice.  Mai mult, prin titlul 

polonez al noii sale cărți – Agorafilie –, Piotrowski a găsit și o excelentă metaforă pentru 

descrierea situației (culturale) est-europene de după 1989 (respectiv 1992). Pe de o parte 

pentru că, din punctul de vedere al lichidării dictaturilor, termenul conține în el 

deschiderea intensă a artei regiunii către problemele sociale și politice, respectiv către 

acelea ale spațiului public – dincolo de aceste probleme apărând și posibilitatea de a 

asocia și la cucerirea pieței mondiale capitaliste (sau cel puțin a exigenței unei asemenea 

cuceriri). Pe de altă parte pentru că agorafilia, adică iubirea de spațiu, furnizează o 

explicație și în ce privește succesul unor inițiative artistice est-europene – care studiază 

specificul locului și al trecutului –, ceea ce rimează bine cu transformarea accentului 

global în simpla „glocalizare”, expresie ce introduce în industria culturală și critica cea mai 

recentă a globalizării.

Unul dintre cazurile interesante ale acestei perspective topografice sau antiglobaliste este 

critica culturală postmarxistă a lui Ovidiu Țichindeleanu, care caută o explicație și pentru 

eșecul noilor teorii de stânga de a se încetățeni în fostele țari socialiste. Motivul e cât se 

poate de evident: din cauza anticomunismului, care caută explicații simpliste pentru 

păcatele trecutului și pune accentul, în mod cât se poate de unilateral, pe valorile 

Occidentului și ale Pieței, în timp ce distorsionează evaluarea modernității socialiste și, în 
8esență, permite doar o singură cale pentru viitor: capitalismul mondial.  (Poate că nici din 

acest motiv n-ar fi nici bine, nici fericit să evaluăm povestea de succes de la Cluj din 

perspectiva Pieței.) Nu trebuie uitat însă că evaluarea noilor tendințe artistice est-

europene e influențată și de „forța surprizei”, de vreme ce, așa cum scrie și Boris Buden, 

pe parcursul evaluării politicii și culturii postcomuniste, Occidentul infantilizează destul de 

puternic Estul, demers care – nu din întâmplare – este și o bine-cunoscută strategie 
9colonială.  Exoticul „Orient - foarte apropiat” (adică „Balcanii”) încearcă însă să demon-

streze mai nou tocmai că vorbește foarte bine nu doar propria-și limbă, ci și pe aceea a 

celuilalt (adică a Vestului), cel puțin dacă e vorba de istoria culturii și a artei.

Aproprierea punctului de vedere occidental și obținerea identitații „europene” nu oferă 

neapărat o cale de ieșire din Lumea a Doua sau a Treia. Conform unora dintre autori, 

asemenea colonialismului, și critica postcolonială rămâne blocată în fosta capcană a 

ierarhiei de putere, din care, mai nou, o mișcare care se trage din America de Sud pare să 

găsească o cale de ieșire. Deja și Țichindeleanu, și celălalt cunoscut teoretician est-

european al decolonizarii, Marina Gržnić, s-au alăturat inițiativei legate de numele 

istoricului cultural argentinian Walter Mignolo, care a lansat un grup de cercetare la Duke 
10University sub numele elocvent de Institut Decolonial Transnațional.  Mignolo și aliații săi 

sud-americani sau est-europeni s-au angajat de partea unei „a treia căi”, care nu e nici 

estică, nici vestică, ci se bazează în mare parte pe rezultatele sud-americane ale teoriei 
11culturii (hibridizare, liminaritate, metisare).  Țelul esteticii decoloniale ce rezultă de aici e 

acela că, păstrând sub ochi factorii locali, să facă un pas în afara atât a ideologiei 

capitaliste, cât și a celei comuniste a modernității și a modernizării, pentru a se desprinde 

de raporturile coloniale ale subordonării și superiorității, iar în teoria culturii, în locul 

multiculturalității de piață, ar vrea sa pună în evidență punctele de vedere nonierarhice și 
12interculturale.  Privind de aici, de la noi, devine cu adevărat interesant ce fel de premise 

determină cultura vizuală a artei plastice europene, pe ruinele Lumii a Doua și a Treia de 

odinioară – adică pe vremea modernității globalizate. Vom fi oare în stare să ne definim nu 

în raport cu 1492 și nici în raport cu 1992, ci, să zicem, în raport cu 1955, adică în raport cu 

Conferința de la Bandung, la care 29 de țari africane și asiatice au încercat să dea naștere 

sistemului de puncte de vedere ale conviețuirii pașnice?

Al doilea excurs: condiția postmedială

Dacă am crede că teoria anglo-saxonă funcționează numai în marile metropole 

„occidentale”, probabil că ne-am înșela. Acest lucru e demonstrat bine de exemplul 
13revistei Idea de la Cluj , care nu doar traduce, ci și interpretează și încetățenește cele mai 

noi tendințe (nu o dată de stânga). Despre lucruri asemănătoare a fost vorba și la o 

conferința destul de recentă de la Bratislava, despre „Pictura în era postmedială”, pe 

urmele lui Rosalind Krauss și Peter Weibel (care vine dupa prima, dar totuși o precedă pe 
14aceasta prin expresia pittura immedia).  Conceptul de „condiție postmedială” al lui 

Krauss – care e, de asemenea, moștenitorul „condiției postmoderne” a lui Lyotard – se 

înrădăcinează nu atât în epistemologie, cât în sfera (artiști ca noch da zu) materială, mai 

precis în formalismul modernist al lui Clement Greenberg, care a impus autoreflecția 

[6] Boris Groys, Art Power, 
Cambridge, MIT Press, 2008.

[7] Piotr Piotrowski, Art and 
Democracy in Post-
Communist Europe, New 
York, Reaction Books, 2012.

[8] Ovidiu Țichindeleanu, 
„The Modernity of 
Postcommunism“, Idea#24, 
2006. 
http://idea.ro/revista/?q=en
/node/41&articol=404. 
Anticomunismul mai are încă 
două trăsături caracteristice, 
care sunt legate una de 
cealaltă. Una este întărirea 
clericalismului, iar cealaltă 
întărirea naționalismului în 
regiune. De această 
problematică, pe lângă 
Țichindeleanu și Piotrowski, 
se ocupă intens și Edit 
Andras: „The Unavoidable 
Question of Nationalism“, 
Springerin, 10, 3, 2010. 
http://www.springerin.at/dy
n/heft.php?id=64&pos=0&te
xtid=0&lang=en.

[9] Boris Buden, Zones des 
Übergangs. Vom Ende das 
Postkommunismus, Berlin, 
Suhrkamp, 2009.

[10] Marina Gržnić, 
„Biopolitics, Necropolitics, 
De-Coloniality“, Pavilion, 14, 
2010. 
http://www.pavilionmagazin
e.org/pavilion_14.pdf.

[11] Walter Mignolo, The 
Darker Side of Western 
Modernity: Global Futures, 
Decolonial Options (Latin 
America Otherwise), 
Durham, Duke University 
Press, 2011.

[12] Manifestul din 2011, 
intitulat Decolonial 
Aesthetics, e semnat de 
cincisprezece autori: Alanna 
Lockward, Rolando Vasquez, 
Teresa Maria Diaz Nerio, 
Marina Gržnić, Michelle 
Eistrup, Tanja Ostojić, Dalida 
Maria Benfield, Raul 
Moarquech Ferrera-
Balanquet, Pedro Lasch, 
Nelson Maldonado Torres, 
Ovidiu Țichindeleanu, Hong-
An Truong, Guo-Juin Hong, 
Miguel Rojas-Sotelo, Walter 
Mignolo. 
http://transnationaldecoloni
alinstitue.wordpress.com/de
colonial-aesthetics/ 
Estetica decolonială așează 
într-o lumină noua pâna și 
desfîșurarile est-europene 
recente ale criticii 
postcoloniale, respectiv teza 
autocolonizării avansată de 
Kiossev și pandantul 
acesteia: practică culturala a 
colonialismului sovietic. 
Dupa Kiossev, Europa de 
Est, sacrificată pe altarul 
dezvoltării naționale, își 
pune voluntar și voios capul 
în jugul modernizator al 
Occidentului; după David 
Chioni Moore, în schimb, 
Europa de Est efectuează 
încetățenirea locală a 
postcolonialismului doar prin 
faptul că schimba America 
(respectiv Anglia și aliații ei) 
cu Uniunea Sovietică. 
Estetica și politica 
decolonială vrea să 
deconstruiască însăși 
ierarhia de putere ca atare, 
pentru că, în sfârșit, Europa 
de Est și America de Sud să 
se poată determina nu în 
raport cu un centru 
ideologic, respectiv cu o 
putere economico-politică, 
[ci pornind de la ele insele]. 
Cf. Alexander Kiossev, 
„Notes on Self-Colonizing 
Cultures“, 
http://www.kultura. 
bg/media/my_html/bibliotek
a/bgvntgrd/e_ak.htm și 
David Chioni Moore, „Is the 

78 79



Primul excurs: condiția postsovietică

În timp ce postmodernul sau poststructuralismul și-a avut (cel puțin în cultura pop) 

farurile sale emblematice, teoretice, condiția postsocialistă, postcomunistă sau 

postsovietică n-are asemenea autori. Asta se datorează, pe de o parte, faptului că vremea 

și formula retorică a „post”-urilor a cam trecut, iar pe de alta faptului că suspiciunea lui 

Jean-François Lyotard în legatură cu marile narațiuni s-a extins cu o rapiditate 

fulgerătoare și asupra marilor teorii critice (inclusiv asupra celei a lui Lyotard). Cu toate 

astea, au rămas încă unul sau doi mari scriitori de teorie cărora le place să se concentreze 

pe întrebările prezentului. Unul dintre aceștia e filosoful american care merge pe urmele 

Școlii de la Frankfurt, Susan Buck-Morss, care pune într-o lumină nouă războiul lumilor și 
4logica Razboiului Rece.  Conform tezei sale, care datorează desigur multe lui Fredric 

Jameson și altora, în 1992 a apărut o situație radical nouă, întrucât s-a dizolvat ordinea 

mondială bipolară, care a servit deopotrivă interesele capitalismului și cele ale 
5comunismului.  Prin urmare, nu doar Europa de Est se află astăzi într-o situație, respectiv 

condiție, postsovietică, ci întreaga lume, iar eșecul versiunii esteuropene a modernizării 

infuențează puternic întregul proiectului modernist. Buck-Morss susține că nu doar 

socialismul de stat e un sistem utopic, ci și adversarul său de odinioară, democrația 

liberală. Înainte de 1992 însă, întârzierea realizării utopiilor putea fi încă pusă pe seama 

Razboiului Rece, în timp ce după prăbușirea blocului estic a devenit foarte repede limpede 

că nu doar bunăstarea comunistă, ci și cea capitalistă au valabilitate globală doar ca 

ideologie.

Celălalt teoretician de seamă al postcomunismului este – poate nu întâmplător – un filosof 

rus, Boris Groys, care încearcă să discute într-un mod mai nuanțat decât s-a făcut până la 

el o altă dihotomie, aceea dintre artă și politică, adică aceea dintre cultura autonomă și 
6putere.  Groys încearcă să elibereze într-un mod revoluționar socialismul real și 

aproprierea sa postsovietică din cutia propagandei și a kitschului; el interpretează 

socialismul real ca pe un fel de tehnică postmodernă a citării și a colajului, care poate fi 

pusă în paralel cu arta pop americană. Totodată, el atrage atenția asupra faptului că, după 

1992, contextul „original” are tendința accentuată de a dispărea, iar marca postsovietică 

fuzionează tot mai mult cu producția culturală occidentală, în timp ce „pluralismul” 

ideologic de odinioară e schimbat pur și simplu cu doctrina pieței, care e mult mai idolatră 

decât fuseseră sistemele totalitare. Așadar, Groys consideră că iconoclasmul e singurul 

instrument critic al artelor vizuale, ceea ce aduce după sine faptul că arta trebuie să 

devină, în mod paradoxal, propagandistică. În plus, arta se confruntă și cu un alt paradox, 

sarcina creării iconoclaste de imagine, care trebuie să realizeze critică imaginii prin însuși 

mijlocul de exprimare al imaginii.

Regiunea noastră (care, în raport cu asemenea mari narațiuni – Buck-Morss pornește de 

la 1492, iar Groys cel puțin de la Iluminism –, este mult mai îngustă) începe să-și scrie 

propriile sale mici istorisiri, dintre care iese în evidență muncă lui Piotr Piotrowski. În 

cartea sa cea mai recentă, acesta sugerează o perspectivă topologică în locul uneia 

geografice, adică una care își orientează cercetările asupra unor orașe și centre culturale 
7și lasă tot mai mult la o parte marile cadre naționale sau ideologice.  Mai mult, prin titlul 

polonez al noii sale cărți – Agorafilie –, Piotrowski a găsit și o excelentă metaforă pentru 

descrierea situației (culturale) est-europene de după 1989 (respectiv 1992). Pe de o parte 

pentru că, din punctul de vedere al lichidării dictaturilor, termenul conține în el 

deschiderea intensă a artei regiunii către problemele sociale și politice, respectiv către 

acelea ale spațiului public – dincolo de aceste probleme apărând și posibilitatea de a 

asocia și la cucerirea pieței mondiale capitaliste (sau cel puțin a exigenței unei asemenea 

cuceriri). Pe de altă parte pentru că agorafilia, adică iubirea de spațiu, furnizează o 

explicație și în ce privește succesul unor inițiative artistice est-europene – care studiază 

specificul locului și al trecutului –, ceea ce rimează bine cu transformarea accentului 

global în simpla „glocalizare”, expresie ce introduce în industria culturală și critica cea mai 

recentă a globalizării.

Unul dintre cazurile interesante ale acestei perspective topografice sau antiglobaliste este 

critica culturală postmarxistă a lui Ovidiu Țichindeleanu, care caută o explicație și pentru 

eșecul noilor teorii de stânga de a se încetățeni în fostele țari socialiste. Motivul e cât se 

poate de evident: din cauza anticomunismului, care caută explicații simpliste pentru 

păcatele trecutului și pune accentul, în mod cât se poate de unilateral, pe valorile 

Occidentului și ale Pieței, în timp ce distorsionează evaluarea modernității socialiste și, în 
8esență, permite doar o singură cale pentru viitor: capitalismul mondial.  (Poate că nici din 

acest motiv n-ar fi nici bine, nici fericit să evaluăm povestea de succes de la Cluj din 

perspectiva Pieței.) Nu trebuie uitat însă că evaluarea noilor tendințe artistice est-

europene e influențată și de „forța surprizei”, de vreme ce, așa cum scrie și Boris Buden, 

pe parcursul evaluării politicii și culturii postcomuniste, Occidentul infantilizează destul de 

puternic Estul, demers care – nu din întâmplare – este și o bine-cunoscută strategie 
9colonială.  Exoticul „Orient - foarte apropiat” (adică „Balcanii”) încearcă însă să demon-

streze mai nou tocmai că vorbește foarte bine nu doar propria-și limbă, ci și pe aceea a 

celuilalt (adică a Vestului), cel puțin dacă e vorba de istoria culturii și a artei.

Aproprierea punctului de vedere occidental și obținerea identitații „europene” nu oferă 

neapărat o cale de ieșire din Lumea a Doua sau a Treia. Conform unora dintre autori, 

asemenea colonialismului, și critica postcolonială rămâne blocată în fosta capcană a 

ierarhiei de putere, din care, mai nou, o mișcare care se trage din America de Sud pare să 

găsească o cale de ieșire. Deja și Țichindeleanu, și celălalt cunoscut teoretician est-

european al decolonizarii, Marina Gržnić, s-au alăturat inițiativei legate de numele 

istoricului cultural argentinian Walter Mignolo, care a lansat un grup de cercetare la Duke 
10University sub numele elocvent de Institut Decolonial Transnațional.  Mignolo și aliații săi 

sud-americani sau est-europeni s-au angajat de partea unei „a treia căi”, care nu e nici 

estică, nici vestică, ci se bazează în mare parte pe rezultatele sud-americane ale teoriei 
11culturii (hibridizare, liminaritate, metisare).  Țelul esteticii decoloniale ce rezultă de aici e 

acela că, păstrând sub ochi factorii locali, să facă un pas în afara atât a ideologiei 

capitaliste, cât și a celei comuniste a modernității și a modernizării, pentru a se desprinde 

de raporturile coloniale ale subordonării și superiorității, iar în teoria culturii, în locul 

multiculturalității de piață, ar vrea sa pună în evidență punctele de vedere nonierarhice și 
12interculturale.  Privind de aici, de la noi, devine cu adevărat interesant ce fel de premise 

determină cultura vizuală a artei plastice europene, pe ruinele Lumii a Doua și a Treia de 

odinioară – adică pe vremea modernității globalizate. Vom fi oare în stare să ne definim nu 

în raport cu 1492 și nici în raport cu 1992, ci, să zicem, în raport cu 1955, adică în raport cu 

Conferința de la Bandung, la care 29 de țari africane și asiatice au încercat să dea naștere 

sistemului de puncte de vedere ale conviețuirii pașnice?

Al doilea excurs: condiția postmedială

Dacă am crede că teoria anglo-saxonă funcționează numai în marile metropole 

„occidentale”, probabil că ne-am înșela. Acest lucru e demonstrat bine de exemplul 
13revistei Idea de la Cluj , care nu doar traduce, ci și interpretează și încetățenește cele mai 

noi tendințe (nu o dată de stânga). Despre lucruri asemănătoare a fost vorba și la o 

conferința destul de recentă de la Bratislava, despre „Pictura în era postmedială”, pe 

urmele lui Rosalind Krauss și Peter Weibel (care vine dupa prima, dar totuși o precedă pe 
14aceasta prin expresia pittura immedia).  Conceptul de „condiție postmedială” al lui 

Krauss – care e, de asemenea, moștenitorul „condiției postmoderne” a lui Lyotard – se 

înrădăcinează nu atât în epistemologie, cât în sfera (artiști ca noch da zu) materială, mai 

precis în formalismul modernist al lui Clement Greenberg, care a impus autoreflecția 

[6] Boris Groys, Art Power, 
Cambridge, MIT Press, 2008.

[7] Piotr Piotrowski, Art and 
Democracy in Post-
Communist Europe, New 
York, Reaction Books, 2012.

[8] Ovidiu Țichindeleanu, 
„The Modernity of 
Postcommunism“, Idea#24, 
2006. 
http://idea.ro/revista/?q=en
/node/41&articol=404. 
Anticomunismul mai are încă 
două trăsături caracteristice, 
care sunt legate una de 
cealaltă. Una este întărirea 
clericalismului, iar cealaltă 
întărirea naționalismului în 
regiune. De această 
problematică, pe lângă 
Țichindeleanu și Piotrowski, 
se ocupă intens și Edit 
Andras: „The Unavoidable 
Question of Nationalism“, 
Springerin, 10, 3, 2010. 
http://www.springerin.at/dy
n/heft.php?id=64&pos=0&te
xtid=0&lang=en.

[9] Boris Buden, Zones des 
Übergangs. Vom Ende das 
Postkommunismus, Berlin, 
Suhrkamp, 2009.

[10] Marina Gržnić, 
„Biopolitics, Necropolitics, 
De-Coloniality“, Pavilion, 14, 
2010. 
http://www.pavilionmagazin
e.org/pavilion_14.pdf.

[11] Walter Mignolo, The 
Darker Side of Western 
Modernity: Global Futures, 
Decolonial Options (Latin 
America Otherwise), 
Durham, Duke University 
Press, 2011.

[12] Manifestul din 2011, 
intitulat Decolonial 
Aesthetics, e semnat de 
cincisprezece autori: Alanna 
Lockward, Rolando Vasquez, 
Teresa Maria Diaz Nerio, 
Marina Gržnić, Michelle 
Eistrup, Tanja Ostojić, Dalida 
Maria Benfield, Raul 
Moarquech Ferrera-
Balanquet, Pedro Lasch, 
Nelson Maldonado Torres, 
Ovidiu Țichindeleanu, Hong-
An Truong, Guo-Juin Hong, 
Miguel Rojas-Sotelo, Walter 
Mignolo. 
http://transnationaldecoloni
alinstitue.wordpress.com/de
colonial-aesthetics/ 
Estetica decolonială așează 
într-o lumină noua pâna și 
desfîșurarile est-europene 
recente ale criticii 
postcoloniale, respectiv teza 
autocolonizării avansată de 
Kiossev și pandantul 
acesteia: practică culturala a 
colonialismului sovietic. 
Dupa Kiossev, Europa de 
Est, sacrificată pe altarul 
dezvoltării naționale, își 
pune voluntar și voios capul 
în jugul modernizator al 
Occidentului; după David 
Chioni Moore, în schimb, 
Europa de Est efectuează 
încetățenirea locală a 
postcolonialismului doar prin 
faptul că schimba America 
(respectiv Anglia și aliații ei) 
cu Uniunea Sovietică. 
Estetica și politica 
decolonială vrea să 
deconstruiască însăși 
ierarhia de putere ca atare, 
pentru că, în sfârșit, Europa 
de Est și America de Sud să 
se poată determina nu în 
raport cu un centru 
ideologic, respectiv cu o 
putere economico-politică, 
[ci pornind de la ele insele]. 
Cf. Alexander Kiossev, 
„Notes on Self-Colonizing 
Cultures“, 
http://www.kultura. 
bg/media/my_html/bibliotek
a/bgvntgrd/e_ak.htm și 
David Chioni Moore, „Is the 

78 79



medială ca sarcină a avangardei sau a artei critice, cu o valabilitate influentă încă și astăzi. 

În opinia lui Krauss – după marșul triumfător al conceptualismului, urmat de 

instituționalizarea și vulgarizarea sa –, arta cu adevărat progresistă și plină de conținut se 

ocupă de realitate in așa fel încât între timp rejectează și asupra propriului său 
15instrumentar.  Cu alte cuvinte, arta nouă, axându-se pe mijlocul de exprimare, 

cercetează mai ales cu ce instrumente și cu ce presupoziții creează ea o imagine despre 

lume și ce fel de învățăminte pot rezulta de aici în ce privește logica totalității științei, a 

mass-mediei și a comunicării. Dacă o interpretăm pe Krauss din Europa de Est – așa cum a 

făcut și Weibel –, atunci descoperim două momente interesante. Primul ține de faptul că, 

în ce o privește pe Krauss, ea n-a ajuns până la noi (în spațiu), ceea ce înseamnă și că nu 

poate avea în vedere cronologia locală – așadar, nici exigențele decolonizării. Al doilea 

aspect este că și Krauss (dar și Weibel), cu conceptul de „condiție postmedială”, gândește 
16în cadrul unei epistemologii universale, „științifice” , care până și în lucrările cu substrat 

17politic pune în evidență mai ales punctele de vedere mediale și cele de teoria cunoașterii.

La rezolvarea acestei problematici, adică la împăcarea celor două puncte de vedere 

opuse, cea a politicii particulare și cea a esteticii universale, s-a înhămat recent Jacques 

Rancière, într-o încercare bine primită și în cadrul lumii artistice. Asemănător lui Krauss și 

spre deosebire de Groys, acesta nu crede că imaginea spectaculară și tradiția esteticii 

formaliste ar fi intolerabile și ar trebui criticate. Deși e adevărat și că, la el, formalismul 

provine cel mai adesea dintr-o strategie radical avangardistă, din practica situaționiștilor, 

care (se zice) au apropriat produsele și metodele binecunoscute ale producției capitaliste 

de imagine mai ales pentru atingerea scopurilor lor politice. Rancière l-a așezat însă pe 

Debord cu picioarele pe pământ, căci el susține că imaginea și spectacolul nu sunt în mod 

necesar răul suprem, căci, dacă recunoaștem și accentuăm mecanismele funcționarii lor, 

ele pot fi puse chiar în serviciul nostru. Din asta rezultă pur și simplu că și Rancière vede 

posibilitatea progresului în artă prin utilizarea creativă și autoreflexivă a mijlocului de 

exprimare, și nu întâmplător gândește în granițe temporale asemănătoare cu acelea ale 

lui Krauss, căci unul dintre autorii săi paradigmatici este chiar contemporanul lui 
18Broodthaers, Jean-Luc Godard.  Pe undeva, și această genealogie arată că, la Krauss și la 

Rancière – în coordonatele lor „postmoderniste” și „postmarxiste” –, parcă ni s-ar arăta 

deopotrivă deconstrucția imaginii, a mijlocului de exprimare și a artei, cu diferența de 

accent că Krauss se aliază mai degrabă cu lecturile literale ale unui Derrida timpuriu și 

poststructuralist, pe când Rancière, asemănător gânditorului politic, matur, din 

Cosmopoliți ai lumii, încă un efort!, nu mai studiază sistemul producător de semnificație în 
19autonomia sa.  Asta ne retrimite însă la felul în care pune Groys problema, adică la un 

mod care contrapune în continuare propaganda politică și arta autonomă (de piață), 

critica și spectacolul, și, într-un fel care dă de gândit, nu vrea să accepte posibilitatea unui 

și-și. Cu toate astea, tocmai această posibilitate ar putea fi cheia fenomenului de la Cluj, ai 

cărui artiști se prezintă la fel de bine atât în cadrul Academiei, cât și în acela al Pieței.

Vedere dublă

Astfel, după ce ne-am echipat cu optica recentă a politicii și a esteticii, merită să revenim 

din nou la punctul de plecare, unde, deja în prima încăpere, se pot vedea tablourile de 

mari dimensiuni și plăcute la vedere ale lui Adrian Ghenie, care, împreună cu Victor Man și 

Șerban Savu, e considerat de obicei unul dintre cei mai de succes „pictori clujeni“. Ghenie 

și Savu aduc, în cadrul expoziției, calitatea și perspectiva individuală la care ne-am 

aștepta de la ei și care, în cazul amândurora, mărturisesc despre cunoașterea amănunțită 

a istoriei artei și a artei contemporane în general. Dintr-un anumit punct de vedere, ei 

reprezintă chiar două fețe (printre multe altele) ale suprarealismului românesc, Ghenie 

„descompunând” pe urmele lui Max Ernst și Francis Bacon, iar Savu „încețoșând” de parcă 

i-ar combina pe Giorgio de Chirico și Luc Tuymans cu tradiția din siajul Școlii de la Baia 

Mare. În realitate însă, Ghenie a fost inspirat mai degrabă de David Lynch (și de Twin 

Peaks), iar perspectiva lui Savu parcă i-ar traduce pe Edward Hopper și realiștii americani 

pe limba raporturilor sociale din România postcomunistă. Dar înainte încă de a coborî 

toate stelele de pe cer, să trecem în modul de funcționare decolonial: această listă de 

nume proprii e, în ce mă privește, aplicarea ironică a unei strategii bine-cunoscute, 

occidentale și coloniale, care leagă produsele culturale est-europene de numele unor 

artiști cunoscuți și de succes. Criticul de artă de la New York Times a evaluat cu o retorică 

similară pictura lui Ghenie și Savu (respectiv, de partea maghiară, a lui Zsolt Bodoni și 

Attila Szűcs), când i-a asemuit cu Gerhard Richter și Luc Tuymans pe marginea expoziției 
20After the Wall [Dupa căderea Zidului].  Această strategie, din perspectiva pieței, pare sa 

fie chiar bună, de vreme ce plasează într-un context numele est-europene necunoscute, 

cu toate că, din păcate, nu accentuează cum trebuie Alteritatea și tehnologiile traducerii 

culturale, care ar fi însă condiția inevacuabilă a legitimării autonome. Privind de aici, 

omagiul pe care îl aduce Ghenie lui Duchamp e un exemplu excelent al felului în care 

funcționează o deconstrucție picturală decolonială, care așează un accent semnificativ și 

pe combinarea diverselor tehnologii ale vizualitații (film, foto, colaj, frotaj). E de găsit 

acolo nu doar tatăl-maestru al artei conceptuale (și totodată critice), Marcel Duchamp al 

Occidentului, care nu întâmplător a vrut să scape de pictura retinală, ci și cultul comunist 

al priveghiurilor și al înmormântărilor, precum și, deloc în ultimul rând, problematica 

necesității și a lipsei unei munci de doliu postcomuniste. Ghenie acoperă toate acestea cu 

un filtru pe jumatate real, pe jumatate „descompus” – Tibor Csernus a făcut același lucru 

cu realismul socialist acum cincizeci de ani; ce păcat că pe atunci Occidentul n-a vrut să 

guste așa ceva –, și prinde în uleiuri obraznic de vii amintirea „ucigașului” de odinioară al 

picturii. În alte opere ale sale, el face acest lucru și cu politicienii importanți din trecut, de 

pildă cu colecționarul Hermann Göring, în timp ce utilizează o coloristică fantomatică, 

amintând de film noir, cu puternice accente mediale. Cu alte cuvinte – asemănător 

colegilor săi de la Cluj –, încearcă să elaboreze în simultaneitate o pictură postsovietică și 

postmedială. Celălalt „local hero”, Savu, exploatează poate cu un grad mai mult culoarea 

locală și tradițiile locale ale realismului, care sunt de găsit și în noul film românesc, de 

pildă la Cristian Mungiu, care a și fost premiat la Cannes pentru 4 luni, 3 săptămîni, 2 zile 

(2007). Dintr-o perspectivă regională, acest suprarealism reținut, palid, fantomatic, 

împreună cu piețele pustii ale realității sociale moderne, evocă pentru spectatorul 

Post in Post-Colonial the 
Post- in Post-Soviet? Toward 
a Global Postcolonial 
Critique“, PMLA, vol. 116. 
[Manifestul e disponibil în 
versiune românească, în 
Idea #39, 2011.]

[13] 
http://www.idea.ro/editura.

[14] In 2005, Weibel 
organizase o expoziție la 
Graz intitulată Postmediale 
Kondition, care a fost în 
parte inspirată de cartea lui 
Krauss, A Voyage on the 
North Sea: Art in the Age of 
the Post-Medium Condition 
(1999), care a încetățenit în 
conștiința publică termenul 
de „condiție postmediala“ 
prin referire la Marcel 
Broodthaers. Weibel, in 
schimb, s-a desparțit de 
orizontul legat de specificul 
mijloacelor de exprimare 
aoa cum il teoretizase 
Krauss sau, mai precis, el a 
retradus acest orizont 
aplicindu-l artei media (dar 
nu celei americăne, ci 
versiunii ei austriece), care a 
inspirat-o și pe Krauss atunci 
când și-a elaborat conceptul.

[15] Conceptul a apărut la 
Krauss în a doua jumatate a 
anilor nouăzeci, dintr-o 
reflecție, printre altele, 
asupra artei lui Christian 
Marclay, James Coleman, 
William Kentridge și Sophie 
Calle. Cf. Rosalind Krauss, 
Perpetual Inventory, 
Cambridge, MIT Press, 2010.

[16] În timp ce e drept că 
dacă Krauss și revista 
October țin mai degrabă de 
paradigma duchampiană, 
Weibel și Ars Electronică 
aparțin paradigmei Turing. 
În cadrul artei media, Lev 
Manovich menționase pentru 
prima dată două paradigme 
sau domenii pe care le-a 
caracterizat prin numele lui 
Duchamp, respectiv prin cel 
al lui Turing. Prima se 
orientează mai mult înspre 
probleme de filosofie și 
critică socială, pe când a 
doua mai mult înspre 
chestiunile ridicate de știința 
și tehnologie. Cf. Lev 
Manovich, „The Death of 
Computer Art“ (1996). 
http://rhizome.org/discuss/v
iew/28877/

[17] În legatură cu diversele 
interpretări a ce înseamnă 
postmedia și condiție 

postmedială, vezi, mai pe 
larg, cartea din 2011 a lui 
Domenico Quaranta, a cărei 
introducere există și în limba 
engleză: „The Postmedia 
Perspective“. 
http://rhizome.org/editorial/
2011/jan/12/the-postemdia-
perspective/

[18] Jacques Rancière, Le 
Spectateur émancipé, Paris, 
La Fabrique, 2008.

[19] Cf. Jacques Derrida, La 
Verité en peinture, Paris, 
Țammarion, 1978 și Jacques 
Derrida, Cosmopolites de 
tous les pays, encore un 
effort!, Paris, Galilee, 1997.

[20] Martha Schwendener, 
„18 Journeys Forged in 
Communism“, New York 
Times, 14 ianuarie 2011. 
http:// 
www.nytimes.com/2011/01/
16/nyregion/16artwe.html?_
r=1 Cu toate astea, 
expoziția After the Fall, 
organizată de Hudson Valley 
Center for Contemporary Art 
(Peekskill, NY), care a avut 
loc între 19 septembrie 2010 
și 24 iulie 2011 
(http://hycca.org/), a arătat 
și că „deconstrucția 
colonială“ analizată de mine 
nu e deloc un fenomen 
topografic, clujean, căci 
artiști precum cehul Daniel 
Pitin, croatul Elvis Krstulović, 
basarabeanul Alexander 
Tinei și maghiarul Zsolt 
Bodoni lucrează într-un spirit 

80 81

Șerban Savu, Parking Sunday, 
2008, Colecția Mircea Pinte, 
Cluj-Napoca



medială ca sarcină a avangardei sau a artei critice, cu o valabilitate influentă încă și astăzi. 

În opinia lui Krauss – după marșul triumfător al conceptualismului, urmat de 

instituționalizarea și vulgarizarea sa –, arta cu adevărat progresistă și plină de conținut se 

ocupă de realitate in așa fel încât între timp rejectează și asupra propriului său 
15instrumentar.  Cu alte cuvinte, arta nouă, axându-se pe mijlocul de exprimare, 

cercetează mai ales cu ce instrumente și cu ce presupoziții creează ea o imagine despre 

lume și ce fel de învățăminte pot rezulta de aici în ce privește logica totalității științei, a 

mass-mediei și a comunicării. Dacă o interpretăm pe Krauss din Europa de Est – așa cum a 

făcut și Weibel –, atunci descoperim două momente interesante. Primul ține de faptul că, 

în ce o privește pe Krauss, ea n-a ajuns până la noi (în spațiu), ceea ce înseamnă și că nu 

poate avea în vedere cronologia locală – așadar, nici exigențele decolonizării. Al doilea 

aspect este că și Krauss (dar și Weibel), cu conceptul de „condiție postmedială”, gândește 
16în cadrul unei epistemologii universale, „științifice” , care până și în lucrările cu substrat 

17politic pune în evidență mai ales punctele de vedere mediale și cele de teoria cunoașterii.

La rezolvarea acestei problematici, adică la împăcarea celor două puncte de vedere 

opuse, cea a politicii particulare și cea a esteticii universale, s-a înhămat recent Jacques 

Rancière, într-o încercare bine primită și în cadrul lumii artistice. Asemănător lui Krauss și 

spre deosebire de Groys, acesta nu crede că imaginea spectaculară și tradiția esteticii 

formaliste ar fi intolerabile și ar trebui criticate. Deși e adevărat și că, la el, formalismul 

provine cel mai adesea dintr-o strategie radical avangardistă, din practica situaționiștilor, 

care (se zice) au apropriat produsele și metodele binecunoscute ale producției capitaliste 

de imagine mai ales pentru atingerea scopurilor lor politice. Rancière l-a așezat însă pe 

Debord cu picioarele pe pământ, căci el susține că imaginea și spectacolul nu sunt în mod 

necesar răul suprem, căci, dacă recunoaștem și accentuăm mecanismele funcționarii lor, 

ele pot fi puse chiar în serviciul nostru. Din asta rezultă pur și simplu că și Rancière vede 

posibilitatea progresului în artă prin utilizarea creativă și autoreflexivă a mijlocului de 

exprimare, și nu întâmplător gândește în granițe temporale asemănătoare cu acelea ale 

lui Krauss, căci unul dintre autorii săi paradigmatici este chiar contemporanul lui 
18Broodthaers, Jean-Luc Godard.  Pe undeva, și această genealogie arată că, la Krauss și la 

Rancière – în coordonatele lor „postmoderniste” și „postmarxiste” –, parcă ni s-ar arăta 

deopotrivă deconstrucția imaginii, a mijlocului de exprimare și a artei, cu diferența de 

accent că Krauss se aliază mai degrabă cu lecturile literale ale unui Derrida timpuriu și 

poststructuralist, pe când Rancière, asemănător gânditorului politic, matur, din 

Cosmopoliți ai lumii, încă un efort!, nu mai studiază sistemul producător de semnificație în 
19autonomia sa.  Asta ne retrimite însă la felul în care pune Groys problema, adică la un 

mod care contrapune în continuare propaganda politică și arta autonomă (de piață), 

critica și spectacolul, și, într-un fel care dă de gândit, nu vrea să accepte posibilitatea unui 

și-și. Cu toate astea, tocmai această posibilitate ar putea fi cheia fenomenului de la Cluj, ai 

cărui artiști se prezintă la fel de bine atât în cadrul Academiei, cât și în acela al Pieței.

Vedere dublă

Astfel, după ce ne-am echipat cu optica recentă a politicii și a esteticii, merită să revenim 

din nou la punctul de plecare, unde, deja în prima încăpere, se pot vedea tablourile de 

mari dimensiuni și plăcute la vedere ale lui Adrian Ghenie, care, împreună cu Victor Man și 

Șerban Savu, e considerat de obicei unul dintre cei mai de succes „pictori clujeni“. Ghenie 

și Savu aduc, în cadrul expoziției, calitatea și perspectiva individuală la care ne-am 

aștepta de la ei și care, în cazul amândurora, mărturisesc despre cunoașterea amănunțită 

a istoriei artei și a artei contemporane în general. Dintr-un anumit punct de vedere, ei 

reprezintă chiar două fețe (printre multe altele) ale suprarealismului românesc, Ghenie 

„descompunând” pe urmele lui Max Ernst și Francis Bacon, iar Savu „încețoșând” de parcă 

i-ar combina pe Giorgio de Chirico și Luc Tuymans cu tradiția din siajul Școlii de la Baia 

Mare. În realitate însă, Ghenie a fost inspirat mai degrabă de David Lynch (și de Twin 

Peaks), iar perspectiva lui Savu parcă i-ar traduce pe Edward Hopper și realiștii americani 

pe limba raporturilor sociale din România postcomunistă. Dar înainte încă de a coborî 

toate stelele de pe cer, să trecem în modul de funcționare decolonial: această listă de 

nume proprii e, în ce mă privește, aplicarea ironică a unei strategii bine-cunoscute, 

occidentale și coloniale, care leagă produsele culturale est-europene de numele unor 

artiști cunoscuți și de succes. Criticul de artă de la New York Times a evaluat cu o retorică 

similară pictura lui Ghenie și Savu (respectiv, de partea maghiară, a lui Zsolt Bodoni și 

Attila Szűcs), când i-a asemuit cu Gerhard Richter și Luc Tuymans pe marginea expoziției 
20After the Wall [Dupa căderea Zidului].  Această strategie, din perspectiva pieței, pare sa 

fie chiar bună, de vreme ce plasează într-un context numele est-europene necunoscute, 

cu toate că, din păcate, nu accentuează cum trebuie Alteritatea și tehnologiile traducerii 

culturale, care ar fi însă condiția inevacuabilă a legitimării autonome. Privind de aici, 

omagiul pe care îl aduce Ghenie lui Duchamp e un exemplu excelent al felului în care 

funcționează o deconstrucție picturală decolonială, care așează un accent semnificativ și 

pe combinarea diverselor tehnologii ale vizualitații (film, foto, colaj, frotaj). E de găsit 

acolo nu doar tatăl-maestru al artei conceptuale (și totodată critice), Marcel Duchamp al 

Occidentului, care nu întâmplător a vrut să scape de pictura retinală, ci și cultul comunist 

al priveghiurilor și al înmormântărilor, precum și, deloc în ultimul rând, problematica 

necesității și a lipsei unei munci de doliu postcomuniste. Ghenie acoperă toate acestea cu 

un filtru pe jumatate real, pe jumatate „descompus” – Tibor Csernus a făcut același lucru 

cu realismul socialist acum cincizeci de ani; ce păcat că pe atunci Occidentul n-a vrut să 

guste așa ceva –, și prinde în uleiuri obraznic de vii amintirea „ucigașului” de odinioară al 

picturii. În alte opere ale sale, el face acest lucru și cu politicienii importanți din trecut, de 

pildă cu colecționarul Hermann Göring, în timp ce utilizează o coloristică fantomatică, 

amintând de film noir, cu puternice accente mediale. Cu alte cuvinte – asemănător 

colegilor săi de la Cluj –, încearcă să elaboreze în simultaneitate o pictură postsovietică și 

postmedială. Celălalt „local hero”, Savu, exploatează poate cu un grad mai mult culoarea 

locală și tradițiile locale ale realismului, care sunt de găsit și în noul film românesc, de 

pildă la Cristian Mungiu, care a și fost premiat la Cannes pentru 4 luni, 3 săptămîni, 2 zile 

(2007). Dintr-o perspectivă regională, acest suprarealism reținut, palid, fantomatic, 

împreună cu piețele pustii ale realității sociale moderne, evocă pentru spectatorul 

Post in Post-Colonial the 
Post- in Post-Soviet? Toward 
a Global Postcolonial 
Critique“, PMLA, vol. 116. 
[Manifestul e disponibil în 
versiune românească, în 
Idea #39, 2011.]

[13] 
http://www.idea.ro/editura.

[14] In 2005, Weibel 
organizase o expoziție la 
Graz intitulată Postmediale 
Kondition, care a fost în 
parte inspirată de cartea lui 
Krauss, A Voyage on the 
North Sea: Art in the Age of 
the Post-Medium Condition 
(1999), care a încetățenit în 
conștiința publică termenul 
de „condiție postmediala“ 
prin referire la Marcel 
Broodthaers. Weibel, in 
schimb, s-a desparțit de 
orizontul legat de specificul 
mijloacelor de exprimare 
aoa cum il teoretizase 
Krauss sau, mai precis, el a 
retradus acest orizont 
aplicindu-l artei media (dar 
nu celei americăne, ci 
versiunii ei austriece), care a 
inspirat-o și pe Krauss atunci 
când și-a elaborat conceptul.

[15] Conceptul a apărut la 
Krauss în a doua jumatate a 
anilor nouăzeci, dintr-o 
reflecție, printre altele, 
asupra artei lui Christian 
Marclay, James Coleman, 
William Kentridge și Sophie 
Calle. Cf. Rosalind Krauss, 
Perpetual Inventory, 
Cambridge, MIT Press, 2010.

[16] În timp ce e drept că 
dacă Krauss și revista 
October țin mai degrabă de 
paradigma duchampiană, 
Weibel și Ars Electronică 
aparțin paradigmei Turing. 
În cadrul artei media, Lev 
Manovich menționase pentru 
prima dată două paradigme 
sau domenii pe care le-a 
caracterizat prin numele lui 
Duchamp, respectiv prin cel 
al lui Turing. Prima se 
orientează mai mult înspre 
probleme de filosofie și 
critică socială, pe când a 
doua mai mult înspre 
chestiunile ridicate de știința 
și tehnologie. Cf. Lev 
Manovich, „The Death of 
Computer Art“ (1996). 
http://rhizome.org/discuss/v
iew/28877/

[17] În legatură cu diversele 
interpretări a ce înseamnă 
postmedia și condiție 

postmedială, vezi, mai pe 
larg, cartea din 2011 a lui 
Domenico Quaranta, a cărei 
introducere există și în limba 
engleză: „The Postmedia 
Perspective“. 
http://rhizome.org/editorial/
2011/jan/12/the-postemdia-
perspective/

[18] Jacques Rancière, Le 
Spectateur émancipé, Paris, 
La Fabrique, 2008.

[19] Cf. Jacques Derrida, La 
Verité en peinture, Paris, 
Țammarion, 1978 și Jacques 
Derrida, Cosmopolites de 
tous les pays, encore un 
effort!, Paris, Galilee, 1997.

[20] Martha Schwendener, 
„18 Journeys Forged in 
Communism“, New York 
Times, 14 ianuarie 2011. 
http:// 
www.nytimes.com/2011/01/
16/nyregion/16artwe.html?_
r=1 Cu toate astea, 
expoziția After the Fall, 
organizată de Hudson Valley 
Center for Contemporary Art 
(Peekskill, NY), care a avut 
loc între 19 septembrie 2010 
și 24 iulie 2011 
(http://hycca.org/), a arătat 
și că „deconstrucția 
colonială“ analizată de mine 
nu e deloc un fenomen 
topografic, clujean, căci 
artiști precum cehul Daniel 
Pitin, croatul Elvis Krstulović, 
basarabeanul Alexander 
Tinei și maghiarul Zsolt 
Bodoni lucrează într-un spirit 

80 81

Șerban Savu, Parking Sunday, 
2008, Colecția Mircea Pinte, 
Cluj-Napoca



budapestan pictura (ceva mai veche) a lui Attila Szűcs, care prezintă o atmosferă și o 

cultură vizuală asemănătoare. Oamenii postcomuniști de toate zilele, fără trăsături și 

aproape că rătăcind fără rost în curțile din spatele blocurilor, în parcări și în spații aproape 

abstracte, apar și pe pânzele lui Savu, într-o coloristică fină și decorativă, prin care 

imaginile ruinei sunt oarecum estetizate, în timp ce pictorul ține o oglindă sofisticată, 

oblică în fața imaginii stereotipe a Occidentului despre Est.

Într-un alt fel, poate mai direct, politizează Victor Man, unul dintre „pictorii” „clujeni” cu 

cea mai bună reputație (el întărind împreună cu Shirin Neshat, Anish Kapoor și Mathew 
21Barney echipa Gladstone Gallery ). Man a creat în colaborare cu Anna-Bella Papp o 

instalație ce umple o întreagă încăpere. Spațiul de la Mucsarnok e umplut in totalitate cu 

tapeturi imitând niște fresce imense (care fac poate o trimitere ironică la unul dintre cele 

mai bune produse de export ale artei românești: Dan Perjovschi), dar mai există acolo și 

un cap de vulpe împăiat și alte obiecte enigmatice, precum și imagini, care, împreună, 

poartă titlul Cei ce au dinți și cei ce n-au – acesta fiind, totodată, și titlul unei lucrări 
22separate, care a fost prezentă și la expoziția londoneză a lui Man.  Pe tabloul imens 

sprijinit de un zid apar, cel mai probabil, cei care „n-au” dinți; în această lucrare sunt „de 

văzut“ niște nuduri de femeie fumând senzual (ar fi deja interpretare să spun că ele ar fi 

actrițe porno!), dar tocmai că ele nu sunt de văzut, întrucât imprimeurile sunt colorate în 

negru. (Man, de altfel, a devenit important tocmai datorită picturilor sale întunecate, 

enigmatice, figurative, postcomuniste.) Pe frescele multiplicate, în schimb, bărbați, 

respectiv masculi, căricaturizați se luptă unii cu alții, dar chestiunea dinților e complicată 

totuși și de prezența capului de vulpe, precum și de aceea a plasticii abstracte. Atmosfera 

e puternic suprarealistă și orientală, în timp ce tandemul de artiști plasează pânî și cultura 

erotizata și destul de macho a suprarealismului sub incidența unei critici postfeministe.

Exemplul lui Victor Man ne aduce și la marele merit al acestei expoziții, pentru că Angel – 

pe undeva în chip asemănător lui Man – nu închide într-un ghetou capitalist, orientat spre 

profit, noile tendințe figurative ale picturii clujene, ci le prezintă într-un context artistic 

critic (politic), care face bine și din punct de vedere medial lucrărilor expuse, pentru că 

valorile lor picturale ies în evidență astfel și mai bine în vecinatatea unui film video sau a 

unui obiect postconceptual (sau post-postconceptual, sau oricum). Însă picturile ușor de 

consumat, colorate, mirositoare și suficient de figurative distrag oarecum atenția de la 

fotografii și filme, care, în ce privește genul lor și limbajul lor vizual, se leagă foarte tare 

mai mult de tradiția ezoterică decât de cea provocătoare a artei conceptuale. De la 

această legitate (de piață) reușește să facă excepție în mod eficace poate doar filmul 

video HD al lui Cantor, proiectat pe o suprafața mare, în timp ce alte filme, care nu sunt 

atât de seducătoare sau de bombastice din punctul de vedere al imaginii, merită poate 

mai multă atenție. Steaua lui István László (Stea, 2011), care plutește într-un WC și pe 

care apa, bineînțeles, n-o duce, nu degeaba a devenit celebră pe plan internațional; ea nu 

e doar politică și adaptată ambientului, dar conține și suficiente trimiteri istorico-artistice 

și, în plus, mai e și distractivă. Filmul video al lui Cristi Pogăcean (Fără titlu, 2005) 

lucrează cu un instrumentar ceva mai rafinat și, ca atare, poate mai profund; filmul arată 

oameni de toate zilele care, indiferent că e comunism sau capitalism, își fac totuși cruce 

când trec pe lângă o biserică ortodoxă, ceea ce sugerează că religia, cultura religioasă, nu 

funcționează neapărat potrivit arcurilor de ceasornic ale narațiunii naționaliste sau 

postnaționaliste.

Cealaltă lucrare, poate cea mai de succes, a lui Pogăcean ne ghidează tocmai spre această 

zonă, adică la graniță, la zona de tampon dintre Est și Vest (respectiv a mai multor Esturi 

și a mai multor Vesturi). Cu alte cuvinte și mai precis – și, pe undeva, foarte nostim –, la 

zona de tampon a unuia dintre Esturi și a celuilalt, de vreme ce pe un covor țesut apare 

una dintre fotografiile celebre ale unor ziariști români răpiți de teroriști arabi. Actul 

terorist ca atare arată excelent cum, privind dinspre islam, Europa de Est e, de fapt, parte 

a culturii occidentale. Titlul – legitimând lectura mea glumeață – este deja aproape o 

blasfemie la adresa unei mass-medii de extracție tot mai dubioasă: Răpirea din serai 

(2006), în timp ce umorul lucrării poate jigni în mod egal mai multe sensibilități politice. În 

compania unor asemenea lucrări nu e însă ușor să ajungi la minge. Picturile 

„deconstructive”, postsocialiste ale lui Marius Bercea sunt bine evidențiate, dar 

diapozitivele foarte personale ale lui Péter Szábo și comentariile sale „post it” atrag cu 

greu atenția (Grupul stă în cerc, 2011). E o altă întrebare dacă Szábo este, în conformitate 

cu unele norme critice de astăzi, mai progresist decât Bercea sau decât Mircea Suciu, care 

e prezentat de obicei pe piață drept un urmaș de seamă al suprarealismului belgian (și 

anume al lui Borremans). Însă aceștia din urmă gospodăresc tradițiile spectacolului, așa 

încât e aproape imposibil de decis dacă avem de-a face cu niște VJ picturali sau cu artă 

postmedială critică.

Alături de pictură, până și obiectele de altfel inventive sunt un pic ecranate. Efectul creat 

de Răzvan Botiș (deși bâta sa din 2010, umplută cu whisky și intitulata Hit the Road Jack, e 

un calambur foarte reușit) nu e atât de puternic precum acelea produse de Ghenie, Bercea 

sau chiar de Oana Farcaș, pentru a aminti și o versiune „feminină”, care evocă în mod 

concret figura lui Francis Bacon și atelierul acestuia (dar nu la expoziția despre care 

vorbesc). Se poate însă că la acest efect expozițional contribuie și natura profund 

occidentală a artei obiectuale, în timp ce pictura figurativă întreține raporturi bine 

conturate cu trecutul socialist, respectiv cu producția sa reprezentativă de imagine 

(sculptura și pictura publică). Poate din motive asemănătoare par un pic mai palide filmele 

de mari dimensiuni semnate de Gabriela Vanga și Alex Mirutziu, care, la prima vedere, nu 

adaugă mult la cultura occidentală a „grand media art”. Asta nu face însă decât să 

accentueze faptul că Bercea și Suciu încearcă să deconstruiască în paralel tradițiile 

culturale locale, respectiv marile narațiuni din istoria artei, de la peisajele flamande la 

filmele horror asiatice. La fel de interesante sunt și acele clișee în care elementele 

identității răstoarnă piramida valorilor locale, respectiv descompun în elementele sale 

componente marele „Razboi și pace” postcomunist. In portretele lui Mirutziu, 

homosexualitatea și cultura sadomaso se scriu peste apologetica suferințelor 

comunismului și postcomunismului, în timp ce Cristian Opriș combină perspectiva artei 

aplicate și cea a artei oficiale (socialiste) cu tradiția istorico-artistică, respectiv cu 

reprezentarea identitații, prin faptul că, prin diversele mijloace de exprimare și prin 

diverse stiluri, el își infățișează sau își asimilează sistemului „juridic” propriul chip. 

Versiunea românească a acestei ordini juridice apare și in „sociografia” Duo van der Mixt 

(The Very Best of roșu, galben și albastru, 2002–2005), care arată cum a acoperit cultul 

României Mari viața de zi cu zi sub forma unor obiecte pictate în roșu, galben și albastru. 

Unul dintre membrii Duo van der Mixt e, de altfel, un nume nu mai puțin cunoscut decât 

Mihai Pop, fondatorul galeriei Plan B (împreună cu Adrian Ghenie), galerie devenită 
23aproape legendară ; grupul analizează cu un instrumentar fotografic strategiile de 

construcție identară a națiunii române, gest care nu se desprinde neapărat de tema sa, 

[24] http://www.bazis.ro/

[25] Cu citatul prins între 
ghilimele aș trimite la 
raționamentul lui Homi 
Bhabha, în care acesta 
afirmase că acele fenomene 
tranzitorii care fac posibilă 
traducerea sunt elemente 
importante ale hibridității, în 
timp ce ele păstrează atât 
diferențele, cât și raporturile 
de putere. Cultura indiană 
de limbă engleza este deja 
aproape „albă“, dar nu in 
totalitate. Cf. Homi Bhabha, 
Location of Culture, New 
York, Routledge, 1994, p. 
122.

82 83

European Travellers, 
curator: Judit Angel, 
Műcsarnok, Budapesta, 
19 aprilie 2012 - 08 iulie 
2012, imagini din expoziție

asemănător și cu aceeași 
cultură vizuală.

[21] 
http://www.gladstonegallery
.com/  

[22] Victor Man, 
ATTEBASILE, Londra, Ikon, 
26 noiembrie 2007 – 25 
ianuarie 2008 
(http://www.ikon-
gallery.co.uk/). 

[23] http://www.plan-b.ro/



budapestan pictura (ceva mai veche) a lui Attila Szűcs, care prezintă o atmosferă și o 

cultură vizuală asemănătoare. Oamenii postcomuniști de toate zilele, fără trăsături și 

aproape că rătăcind fără rost în curțile din spatele blocurilor, în parcări și în spații aproape 

abstracte, apar și pe pânzele lui Savu, într-o coloristică fină și decorativă, prin care 

imaginile ruinei sunt oarecum estetizate, în timp ce pictorul ține o oglindă sofisticată, 

oblică în fața imaginii stereotipe a Occidentului despre Est.

Într-un alt fel, poate mai direct, politizează Victor Man, unul dintre „pictorii” „clujeni” cu 

cea mai bună reputație (el întărind împreună cu Shirin Neshat, Anish Kapoor și Mathew 
21Barney echipa Gladstone Gallery ). Man a creat în colaborare cu Anna-Bella Papp o 

instalație ce umple o întreagă încăpere. Spațiul de la Mucsarnok e umplut in totalitate cu 

tapeturi imitând niște fresce imense (care fac poate o trimitere ironică la unul dintre cele 

mai bune produse de export ale artei românești: Dan Perjovschi), dar mai există acolo și 

un cap de vulpe împăiat și alte obiecte enigmatice, precum și imagini, care, împreună, 

poartă titlul Cei ce au dinți și cei ce n-au – acesta fiind, totodată, și titlul unei lucrări 
22separate, care a fost prezentă și la expoziția londoneză a lui Man.  Pe tabloul imens 

sprijinit de un zid apar, cel mai probabil, cei care „n-au” dinți; în această lucrare sunt „de 

văzut“ niște nuduri de femeie fumând senzual (ar fi deja interpretare să spun că ele ar fi 

actrițe porno!), dar tocmai că ele nu sunt de văzut, întrucât imprimeurile sunt colorate în 

negru. (Man, de altfel, a devenit important tocmai datorită picturilor sale întunecate, 

enigmatice, figurative, postcomuniste.) Pe frescele multiplicate, în schimb, bărbați, 

respectiv masculi, căricaturizați se luptă unii cu alții, dar chestiunea dinților e complicată 

totuși și de prezența capului de vulpe, precum și de aceea a plasticii abstracte. Atmosfera 

e puternic suprarealistă și orientală, în timp ce tandemul de artiști plasează pânî și cultura 

erotizata și destul de macho a suprarealismului sub incidența unei critici postfeministe.

Exemplul lui Victor Man ne aduce și la marele merit al acestei expoziții, pentru că Angel – 

pe undeva în chip asemănător lui Man – nu închide într-un ghetou capitalist, orientat spre 

profit, noile tendințe figurative ale picturii clujene, ci le prezintă într-un context artistic 

critic (politic), care face bine și din punct de vedere medial lucrărilor expuse, pentru că 

valorile lor picturale ies în evidență astfel și mai bine în vecinatatea unui film video sau a 

unui obiect postconceptual (sau post-postconceptual, sau oricum). Însă picturile ușor de 

consumat, colorate, mirositoare și suficient de figurative distrag oarecum atenția de la 

fotografii și filme, care, în ce privește genul lor și limbajul lor vizual, se leagă foarte tare 

mai mult de tradiția ezoterică decât de cea provocătoare a artei conceptuale. De la 

această legitate (de piață) reușește să facă excepție în mod eficace poate doar filmul 

video HD al lui Cantor, proiectat pe o suprafața mare, în timp ce alte filme, care nu sunt 

atât de seducătoare sau de bombastice din punctul de vedere al imaginii, merită poate 

mai multă atenție. Steaua lui István László (Stea, 2011), care plutește într-un WC și pe 

care apa, bineînțeles, n-o duce, nu degeaba a devenit celebră pe plan internațional; ea nu 

e doar politică și adaptată ambientului, dar conține și suficiente trimiteri istorico-artistice 

și, în plus, mai e și distractivă. Filmul video al lui Cristi Pogăcean (Fără titlu, 2005) 

lucrează cu un instrumentar ceva mai rafinat și, ca atare, poate mai profund; filmul arată 

oameni de toate zilele care, indiferent că e comunism sau capitalism, își fac totuși cruce 

când trec pe lângă o biserică ortodoxă, ceea ce sugerează că religia, cultura religioasă, nu 

funcționează neapărat potrivit arcurilor de ceasornic ale narațiunii naționaliste sau 

postnaționaliste.

Cealaltă lucrare, poate cea mai de succes, a lui Pogăcean ne ghidează tocmai spre această 

zonă, adică la graniță, la zona de tampon dintre Est și Vest (respectiv a mai multor Esturi 

și a mai multor Vesturi). Cu alte cuvinte și mai precis – și, pe undeva, foarte nostim –, la 

zona de tampon a unuia dintre Esturi și a celuilalt, de vreme ce pe un covor țesut apare 

una dintre fotografiile celebre ale unor ziariști români răpiți de teroriști arabi. Actul 

terorist ca atare arată excelent cum, privind dinspre islam, Europa de Est e, de fapt, parte 

a culturii occidentale. Titlul – legitimând lectura mea glumeață – este deja aproape o 

blasfemie la adresa unei mass-medii de extracție tot mai dubioasă: Răpirea din serai 

(2006), în timp ce umorul lucrării poate jigni în mod egal mai multe sensibilități politice. În 

compania unor asemenea lucrări nu e însă ușor să ajungi la minge. Picturile 

„deconstructive”, postsocialiste ale lui Marius Bercea sunt bine evidențiate, dar 

diapozitivele foarte personale ale lui Péter Szábo și comentariile sale „post it” atrag cu 

greu atenția (Grupul stă în cerc, 2011). E o altă întrebare dacă Szábo este, în conformitate 

cu unele norme critice de astăzi, mai progresist decât Bercea sau decât Mircea Suciu, care 

e prezentat de obicei pe piață drept un urmaș de seamă al suprarealismului belgian (și 

anume al lui Borremans). Însă aceștia din urmă gospodăresc tradițiile spectacolului, așa 

încât e aproape imposibil de decis dacă avem de-a face cu niște VJ picturali sau cu artă 

postmedială critică.

Alături de pictură, până și obiectele de altfel inventive sunt un pic ecranate. Efectul creat 

de Răzvan Botiș (deși bâta sa din 2010, umplută cu whisky și intitulata Hit the Road Jack, e 

un calambur foarte reușit) nu e atât de puternic precum acelea produse de Ghenie, Bercea 

sau chiar de Oana Farcaș, pentru a aminti și o versiune „feminină”, care evocă în mod 

concret figura lui Francis Bacon și atelierul acestuia (dar nu la expoziția despre care 

vorbesc). Se poate însă că la acest efect expozițional contribuie și natura profund 

occidentală a artei obiectuale, în timp ce pictura figurativă întreține raporturi bine 

conturate cu trecutul socialist, respectiv cu producția sa reprezentativă de imagine 

(sculptura și pictura publică). Poate din motive asemănătoare par un pic mai palide filmele 

de mari dimensiuni semnate de Gabriela Vanga și Alex Mirutziu, care, la prima vedere, nu 

adaugă mult la cultura occidentală a „grand media art”. Asta nu face însă decât să 

accentueze faptul că Bercea și Suciu încearcă să deconstruiască în paralel tradițiile 

culturale locale, respectiv marile narațiuni din istoria artei, de la peisajele flamande la 

filmele horror asiatice. La fel de interesante sunt și acele clișee în care elementele 

identității răstoarnă piramida valorilor locale, respectiv descompun în elementele sale 

componente marele „Razboi și pace” postcomunist. In portretele lui Mirutziu, 

homosexualitatea și cultura sadomaso se scriu peste apologetica suferințelor 

comunismului și postcomunismului, în timp ce Cristian Opriș combină perspectiva artei 

aplicate și cea a artei oficiale (socialiste) cu tradiția istorico-artistică, respectiv cu 

reprezentarea identitații, prin faptul că, prin diversele mijloace de exprimare și prin 

diverse stiluri, el își infățișează sau își asimilează sistemului „juridic” propriul chip. 

Versiunea românească a acestei ordini juridice apare și in „sociografia” Duo van der Mixt 

(The Very Best of roșu, galben și albastru, 2002–2005), care arată cum a acoperit cultul 

României Mari viața de zi cu zi sub forma unor obiecte pictate în roșu, galben și albastru. 

Unul dintre membrii Duo van der Mixt e, de altfel, un nume nu mai puțin cunoscut decât 

Mihai Pop, fondatorul galeriei Plan B (împreună cu Adrian Ghenie), galerie devenită 
23aproape legendară ; grupul analizează cu un instrumentar fotografic strategiile de 

construcție identară a națiunii române, gest care nu se desprinde neapărat de tema sa, 

[24] http://www.bazis.ro/

[25] Cu citatul prins între 
ghilimele aș trimite la 
raționamentul lui Homi 
Bhabha, în care acesta 
afirmase că acele fenomene 
tranzitorii care fac posibilă 
traducerea sunt elemente 
importante ale hibridității, în 
timp ce ele păstrează atât 
diferențele, cât și raporturile 
de putere. Cultura indiană 
de limbă engleza este deja 
aproape „albă“, dar nu in 
totalitate. Cf. Homi Bhabha, 
Location of Culture, New 
York, Routledge, 1994, p. 
122.

82 83

European Travellers, 
curator: Judit Angel, 
Műcsarnok, Budapesta, 
19 aprilie 2012 - 08 iulie 
2012, imagini din expoziție

asemănător și cu aceeași 
cultură vizuală.

[21] 
http://www.gladstonegallery
.com/  

[22] Victor Man, 
ATTEBASILE, Londra, Ikon, 
26 noiembrie 2007 – 25 
ianuarie 2008 
(http://www.ikon-
gallery.co.uk/). 

[23] http://www.plan-b.ro/



propaganda politică, dar ilustrează perfect paradoxul groysian al iconoclasmului și al 

fabricării de imagine.

24Un alt tip de strategie au ales artiștii de la Bazis , Zsolt Berszán, István Betuker și Zsolt 

Veress, care încearcă să se racordeze masiv la tradițiile expresioniste și neo-expresioniste 

ale artei, în timp ce la ei cel mai surprinzator e faptul că nu au nimic surprinzător în 

termeni de culoare locală sau de decolonialism, în pofida faptului că ei sunt veritabilii 

reprezentanți ai lui Kolozsvár la Cluj, respectiv în centrul artistic deja legendar al acestuia, 

la Fabrica de Pensule. Arta lui Berszán opune în mod interesant tocmai universalul și 

particularul, adică desfașoara o strategie diferită de aceea a „pictorilor de la Cluj”, de 

parcă pur și simplu n-ar vrea să bage în seamă spiritul locului, cel puțin nu deschis, în 

cimpul tematic, ci o face mai curând „subconștient”, prin materia însăși. În lucrările sale el 

combină cultul pentru negru al expresionismului abstract și animalitatea (în sensul latin al 

termenului) din abject art. Veress, de asemenea, încearcă să se racordeze la 

mecanismele abject art, mai precis, el duce până la abject „descompunerea” plină de 

culoare a figurii și a cărnii. Din aceste lucrări ce provoacă impulsuri puternice tocmai însă 

că lipsește ingredientul cel mai important, timpul, pentru că acești artiști s-au angajat pe 

undeva tocmai de partea atemporalitații identității.

Întrucât exotismul deconstrucției și al artei critice (politice) e dat nu atât de loc, cât de 

timp – poate că asta ar fi lecția cea mai prețioasă a actualei condiții postcomuniste, cel 

puțin în această direcție pare să arate și colecționarea, și canonizarea tot mai intensă a 

artei critice din regiune. Mai precis, imaginea alternativă a timpului și a istoriei devine tot 

mai interesantă pentru Vest, o imagine care, la noi, „undeva în Europa, dar în realitate nu 

tocmai acolo”, poate deveni cu adevărat revelatoare dacă, în spiritul decolonizării, nu 

continuă să spuna la nesfârșit aceleași istorisiri, ci își creează propriile povești alternative, 

în care nu Hollywood sau MoMA, dar nici Kremlinul sau Securitatea sunt cele care 
25distribuie rolurile.  E o altă intrebare – oarecum în spiritul realităților – care sunt 

compromisurile pe care trebuie sa le facă un artist „european” postnațional, care nu poate 

spera la o piață de dimensiunile celei braziliene sau indoneziene, pentru a găsi 

producătorii corespunzatori pentru micile sale povești românești, transilvane sau săsești.

Traducere de Nostradamus Kerepesi

84



LES PROMESSES DU PASSÉ: 
MODELÂND ISTORIA ARTEI 
PRIN INTERMEDIUL EXPOZIȚIEI

KELLY PRESUTTI 
Kelly Presutti este studentă în cadrul Departamentului de Istorie, Teorie și Critică al MIT. Kelly 
deține o diplomă de master în istoria și teoria artei, pe o temă despre Artă și Filosofie, la Stony 
Brook University și o dublă diplomă de licență în Istoria artei și Chimie la DePauw University.

Text prezentat la seminarul internațional Art History on the Disciplinary Map in East-Central Europe 
[Istoria artei pe harta disciplinară în Europa Centrală și de Est], organizat de The Sterling and 
Francine Clark Art Institute, Williamston, MA, în colaborare cu Universitatea Masaryk și Galeria 
Moraviana, Brno, 18 -19 noiembrie 2010.



În aprilie 2010, Centrul Pompidou din Paris a prezentat ceea ce va putea fi considerată o 

expoziție mult așteptată despre arta din fosta Europă de Est. Distingându-se de o serie de 

expoziții apărute imediat după căderea Zidului, Les Promesses du Passé a constituit un 

efort de a se angaja activ în scrierea unei istorii a artei în mare parte uitată și pe cale de a 

dispărea complet, datorită îmbătrânirii artiștilor și lipsei unei documentații organizate. 

Pompidou a recunoscut că această istorie ar fi, în mod necesar, una discontinuă și 

fragmentată, iar viziunea noastră asupra ei ar fi în mare măsură influențată de momentul 

prezent. Prin conștientizarea acestor factori constrângători, organizatorii au dezvoltat 

câteva strategii care pot fi analizate în încercările noastre continui de a negocia istoria 

artei din Estul și Centrul Europei aflată în continuă transformare. Dată fiind natura sa 

multidisciplinară, dimensiunea sa geografică și cronologică vastă și interogarea propriilor 

sale modalități de încadrare, Les Promesses a constituit un pas important către 

dezvoltarea unei forme de istorie a artei mai dinamice, capabilă să dea seama atât de 

trecutul istoric al operelor cât și de forța lor actuală. 

Provenind dintr-o inițiativă aparținând lui Christine Macel, curator în cadrul 

departamentului de Creație Contemporană și Prospectivă (un department de achiziții 

agresive), expoziția a vizat să determine influența figurilor mai puțin cunoscute asupra 

generațiilor emergente de artiști tineri și să reevalueze utilizarea atributului „est 

european” pentru a defini un anumit tip de artă. Concluzionând că termenul și noțiunea 

unei regiuni distincte care ar putea fi descrisă drept Europa de Est și-au pierdut 

valabilitatea, curatorii s-au bazat pe influențe și schimburi ce au avut loc atât în interiorul 

granițelor naționale cât și între acestea, pentru a-și structura selecția mai curând decât un 
1anumit areal geografic.  Începând cu generația actuală de artiști, Macel, în conjuncție cu 

Joanna Mytkowska, fost curator la Centrul Pompidou și actualmente director al Muzeului 

de Artă din Varșovia, au trasat o anumită genealogie și au identificat puncte de dialog, 

generând un repertoriu de artiști din care au reieșit anumite teme organizatoare și 

tendințe generale. Aceste căi au condus între și dincolo de țările fostului bloc Estic și au 

inclus artiști din Orientul Mijlociu, Asia de Vest și Occident, sfărmând dihotomia standard 

dintre est şi vest. Au fost prezentate lucrările a 50 artiști, create între 1950 și 2010. 

Expoziția a inclus, de asemenea, o documentare primară, performance-uri, proiecții de 

film, prelegeri și dezbateri. 

În cazul de față, este la fel de important ceea ce expoziția nu și-a propus să facă: nu a 

existat nici un efort sau pretenție de a oferi o viziune completă asupra unui moment sau 

regiuni. Expoziții și publicații dedicate Europei Centrale și de Est au subliniat deseori 

necesitatea unei scheme interpretative coerente, capabilă să dubleze diagrama iconică – 
2 dar profund problematică – a artei moderne realizată de Alfred H. Barr în 1936. Acest 

[1] Centrul Pompidou 
prezintă, totuși, câteva 
contra-argumente în catalog, 
incluzând apelul lui Igor 
Zabel pentru „dezvoltarea 
conștientă a unei identități 
Est-Europene.” Macel, 
Christine. Promises of the 
Past. Jrp Ringier Kunstverlag 
Ag, 2010, 211. Ne vom 
referi de aici înainte la 
această publicație drept 
cat.expo.

[2]  Irwin's East Art Map, în 
particular, se referă la Barr și 
își propune „să arate arta 
din întreg spațiu al Estului 
Europei în perioada dintre 
1945 și 2000, extrăgând 
artiștii din cadrele lor 
naționale și prezentându-i 
într-o schemă unificată.” 
Irwin (Artist group). East Art 
Map: Contemporary Art and 
Eastern Europe. London: 
Afterall, 2006, 355.

86

model întărește, mai curând decât să chestioneze, o versiune continuă și progresivă 

asupra istoriei artei. Fără a-și propune o viziune comprehensivă, Les Promesses a urmat 

un fir posibil care a fost legat la fel de mult de Paris și de prezent pe cât era de legat de 

Europa de Est și de trecut. Titlul, extras din eseul lui Walter Benjamin din 1940 intitulat 

Despre conceptul de istorie a reflectat atât dorința de a scrie o istorie cât și 

conștientizarea influenței Centrului Pompidou în construirea acelei narațiuni. Benjamin a 

argumentat în favoarea unei  istorii non-lineare care ar permite multiplelor istorisiri să co-

existe și momentelor din trecut să reiasă la iveală în prezent. Pentru Benjamin, „istoria 

este obiectul unei construcții care nu este plasată în timpul vid și omogen, ci într-un timp 
3plin de prezența «timpului de acum».”  Astfel, Pompidou a putut vorbi doar din 

perspectiva unui aici și acum, rezultând o expoziție cu un susținut interes asupra rolului 

jucat de Paris într-o istorie a schimburilor cu Estul, precum și asupra impactului avut de 

generațiile anterioare asupra artiștilor contemporani. Expoziția a adus trecutul pe același 

plan cu prezentul, permițându-le artiștilor dinainte, de după și de fiecare parte a Zidului să 

co-existe. Această selecție lărgită a condus la comparații fără precedent. Exemple de 

tendințe de anti-artă din Ungaria (Tibor Hajas), din Zagreb (Gorgona), și Slovacia („anti-

happening-urile” lui Julius Koller) au subliniat atât existența unui sentiment comun cât și 

a unor abordări distinte. HAPPSOC realizat de Stano Filko în 1965 în Bratislava, o operă de 

artă care a cuprins un întreg oraș, își găsește un ecou în lucrarea Katerinei Seda There is 

Nothing There (2003), în care aceasta a cerut tuturor rezidenților unui sat Moravian să își 

sincronizeze activitățile pe parcursul unei întregi zile. Lucrarea Tacitei Dean s-a suprapus 

în mod surprinzător peste retorica lui Mangelo, ambii folosind textul scris pe tablă pentru a 

examina pierderea și uitarea. Răsucirile abrupte din cadrul design-ului expozițional, 

discutate mai jos, au clarificat totuși caracterul divergent al acestor regiuni, precum și 

absența unui principiu de organizare prea cuprinzător. 

Înainte de a continua, ar trebui să menționăm câteva motive nediscutate pentru această 

expoziție. Mai întâi, Centrul Pompidou a utilizat acest eveniment artistic într-o anumită 

măsură și pentru a-și umple golurile aflate în colecția sa. Macel a petrecut doi ani de 

cercetare căutând să identifice locurile în care colecția era șubredă sau necesita a fi 
4extinsă și pentru a selecta posibilele achiziții.  Acest lucru aduce un dublu beneficiu 

expoziției; cercetarea sa a servit la descoperirea și legitimarea lucrărilor care urmau să 

intre în colecția Centrului Pompidou. În planul strategic mai larg al expoziției, aceasta 

concordă cu inițiativa „Mondializare și Multiculturalism”, destinată să continue să îmbo-

gățească colecțiile traversând noi frontiere și oferind o mai mare vizibilitate artiștilor din 

regiuni aflate în afara ariei tradiționale de interes a istoriei artei. 

[3] Benjamin, Walter, tr. 
Dennis Redmond, “On the 
Concept of History,” 
http://www.marxists.org/ref
erence/archive/benjamin/19
40/history.htm accessed 
September 2010. Traducere 
în limba română ”Despre 
Conceptul de Istorie”, în 
Iluminări, trad. Catrinel 
Pleșu, Editura Idea, Cluj, 
2002, p. 200.

[4]  Nu am fost capabilă să 
obțin informații cu privire la 
operele care au fost 
achiziționate în mod specific 
ca urmare a acestei 
exppziții. Cu toate acestea, 
catalogul menționează: „Am 
cumpărat opere ale unor 
artiști emergenți … precum 
Pawel Althamer, Maja 
Bajevic, Roman Ondak, Dan 
Perjovschi, Anri Sala, 
Wilhelm Sasnal or Monika 
Sosnowska… [și] ale unor 
figure majore ale fostei 
Europe de Est care erau 
absente din colecție, precum 
Sanja Ivekovic, Julius Koller, 
Jiri Kovanda, Nesa Paripovic, 
Alina Szapocznikow și Rasa 
Todosijevic, printre altele.” 
cat.expo., 14. 

[5]  Porębski, M., 
"Abscences polonaise", 
Cahiers du Musee National d' 
Art Moderne, no 12, 1983.

[6]  Piotrowski, Piotr. In the 
shadow of Yalta: art and the 
avant-garde in Eastern 
Europe, 1945-1989. London: 
Reaktion, 2009, 23.

87

Tobias Putrih, View of Siska 
International, 2010 
instalație multimedia, detaliu, 
Espace 315, Centrul 
Pompidou, Paris
Foto: Georges Meguerditchian



În aprilie 2010, Centrul Pompidou din Paris a prezentat ceea ce va putea fi considerată o 

expoziție mult așteptată despre arta din fosta Europă de Est. Distingându-se de o serie de 

expoziții apărute imediat după căderea Zidului, Les Promesses du Passé a constituit un 

efort de a se angaja activ în scrierea unei istorii a artei în mare parte uitată și pe cale de a 

dispărea complet, datorită îmbătrânirii artiștilor și lipsei unei documentații organizate. 

Pompidou a recunoscut că această istorie ar fi, în mod necesar, una discontinuă și 

fragmentată, iar viziunea noastră asupra ei ar fi în mare măsură influențată de momentul 

prezent. Prin conștientizarea acestor factori constrângători, organizatorii au dezvoltat 

câteva strategii care pot fi analizate în încercările noastre continui de a negocia istoria 

artei din Estul și Centrul Europei aflată în continuă transformare. Dată fiind natura sa 

multidisciplinară, dimensiunea sa geografică și cronologică vastă și interogarea propriilor 

sale modalități de încadrare, Les Promesses a constituit un pas important către 

dezvoltarea unei forme de istorie a artei mai dinamice, capabilă să dea seama atât de 

trecutul istoric al operelor cât și de forța lor actuală. 

Provenind dintr-o inițiativă aparținând lui Christine Macel, curator în cadrul 

departamentului de Creație Contemporană și Prospectivă (un department de achiziții 

agresive), expoziția a vizat să determine influența figurilor mai puțin cunoscute asupra 

generațiilor emergente de artiști tineri și să reevalueze utilizarea atributului „est 

european” pentru a defini un anumit tip de artă. Concluzionând că termenul și noțiunea 

unei regiuni distincte care ar putea fi descrisă drept Europa de Est și-au pierdut 

valabilitatea, curatorii s-au bazat pe influențe și schimburi ce au avut loc atât în interiorul 

granițelor naționale cât și între acestea, pentru a-și structura selecția mai curând decât un 
1anumit areal geografic.  Începând cu generația actuală de artiști, Macel, în conjuncție cu 

Joanna Mytkowska, fost curator la Centrul Pompidou și actualmente director al Muzeului 

de Artă din Varșovia, au trasat o anumită genealogie și au identificat puncte de dialog, 

generând un repertoriu de artiști din care au reieșit anumite teme organizatoare și 

tendințe generale. Aceste căi au condus între și dincolo de țările fostului bloc Estic și au 

inclus artiști din Orientul Mijlociu, Asia de Vest și Occident, sfărmând dihotomia standard 

dintre est şi vest. Au fost prezentate lucrările a 50 artiști, create între 1950 și 2010. 

Expoziția a inclus, de asemenea, o documentare primară, performance-uri, proiecții de 

film, prelegeri și dezbateri. 

În cazul de față, este la fel de important ceea ce expoziția nu și-a propus să facă: nu a 

existat nici un efort sau pretenție de a oferi o viziune completă asupra unui moment sau 

regiuni. Expoziții și publicații dedicate Europei Centrale și de Est au subliniat deseori 

necesitatea unei scheme interpretative coerente, capabilă să dubleze diagrama iconică – 
2 dar profund problematică – a artei moderne realizată de Alfred H. Barr în 1936. Acest 

[1] Centrul Pompidou 
prezintă, totuși, câteva 
contra-argumente în catalog, 
incluzând apelul lui Igor 
Zabel pentru „dezvoltarea 
conștientă a unei identități 
Est-Europene.” Macel, 
Christine. Promises of the 
Past. Jrp Ringier Kunstverlag 
Ag, 2010, 211. Ne vom 
referi de aici înainte la 
această publicație drept 
cat.expo.

[2]  Irwin's East Art Map, în 
particular, se referă la Barr și 
își propune „să arate arta 
din întreg spațiu al Estului 
Europei în perioada dintre 
1945 și 2000, extrăgând 
artiștii din cadrele lor 
naționale și prezentându-i 
într-o schemă unificată.” 
Irwin (Artist group). East Art 
Map: Contemporary Art and 
Eastern Europe. London: 
Afterall, 2006, 355.

86

model întărește, mai curând decât să chestioneze, o versiune continuă și progresivă 

asupra istoriei artei. Fără a-și propune o viziune comprehensivă, Les Promesses a urmat 

un fir posibil care a fost legat la fel de mult de Paris și de prezent pe cât era de legat de 

Europa de Est și de trecut. Titlul, extras din eseul lui Walter Benjamin din 1940 intitulat 

Despre conceptul de istorie a reflectat atât dorința de a scrie o istorie cât și 

conștientizarea influenței Centrului Pompidou în construirea acelei narațiuni. Benjamin a 

argumentat în favoarea unei  istorii non-lineare care ar permite multiplelor istorisiri să co-

existe și momentelor din trecut să reiasă la iveală în prezent. Pentru Benjamin, „istoria 

este obiectul unei construcții care nu este plasată în timpul vid și omogen, ci într-un timp 
3plin de prezența «timpului de acum».”  Astfel, Pompidou a putut vorbi doar din 

perspectiva unui aici și acum, rezultând o expoziție cu un susținut interes asupra rolului 

jucat de Paris într-o istorie a schimburilor cu Estul, precum și asupra impactului avut de 

generațiile anterioare asupra artiștilor contemporani. Expoziția a adus trecutul pe același 

plan cu prezentul, permițându-le artiștilor dinainte, de după și de fiecare parte a Zidului să 

co-existe. Această selecție lărgită a condus la comparații fără precedent. Exemple de 

tendințe de anti-artă din Ungaria (Tibor Hajas), din Zagreb (Gorgona), și Slovacia („anti-

happening-urile” lui Julius Koller) au subliniat atât existența unui sentiment comun cât și 

a unor abordări distinte. HAPPSOC realizat de Stano Filko în 1965 în Bratislava, o operă de 

artă care a cuprins un întreg oraș, își găsește un ecou în lucrarea Katerinei Seda There is 

Nothing There (2003), în care aceasta a cerut tuturor rezidenților unui sat Moravian să își 

sincronizeze activitățile pe parcursul unei întregi zile. Lucrarea Tacitei Dean s-a suprapus 

în mod surprinzător peste retorica lui Mangelo, ambii folosind textul scris pe tablă pentru a 

examina pierderea și uitarea. Răsucirile abrupte din cadrul design-ului expozițional, 

discutate mai jos, au clarificat totuși caracterul divergent al acestor regiuni, precum și 

absența unui principiu de organizare prea cuprinzător. 

Înainte de a continua, ar trebui să menționăm câteva motive nediscutate pentru această 

expoziție. Mai întâi, Centrul Pompidou a utilizat acest eveniment artistic într-o anumită 

măsură și pentru a-și umple golurile aflate în colecția sa. Macel a petrecut doi ani de 

cercetare căutând să identifice locurile în care colecția era șubredă sau necesita a fi 
4extinsă și pentru a selecta posibilele achiziții.  Acest lucru aduce un dublu beneficiu 

expoziției; cercetarea sa a servit la descoperirea și legitimarea lucrărilor care urmau să 

intre în colecția Centrului Pompidou. În planul strategic mai larg al expoziției, aceasta 

concordă cu inițiativa „Mondializare și Multiculturalism”, destinată să continue să îmbo-

gățească colecțiile traversând noi frontiere și oferind o mai mare vizibilitate artiștilor din 

regiuni aflate în afara ariei tradiționale de interes a istoriei artei. 

[3] Benjamin, Walter, tr. 
Dennis Redmond, “On the 
Concept of History,” 
http://www.marxists.org/ref
erence/archive/benjamin/19
40/history.htm accessed 
September 2010. Traducere 
în limba română ”Despre 
Conceptul de Istorie”, în 
Iluminări, trad. Catrinel 
Pleșu, Editura Idea, Cluj, 
2002, p. 200.

[4]  Nu am fost capabilă să 
obțin informații cu privire la 
operele care au fost 
achiziționate în mod specific 
ca urmare a acestei 
exppziții. Cu toate acestea, 
catalogul menționează: „Am 
cumpărat opere ale unor 
artiști emergenți … precum 
Pawel Althamer, Maja 
Bajevic, Roman Ondak, Dan 
Perjovschi, Anri Sala, 
Wilhelm Sasnal or Monika 
Sosnowska… [și] ale unor 
figure majore ale fostei 
Europe de Est care erau 
absente din colecție, precum 
Sanja Ivekovic, Julius Koller, 
Jiri Kovanda, Nesa Paripovic, 
Alina Szapocznikow și Rasa 
Todosijevic, printre altele.” 
cat.expo., 14. 

[5]  Porębski, M., 
"Abscences polonaise", 
Cahiers du Musee National d' 
Art Moderne, no 12, 1983.

[6]  Piotrowski, Piotr. In the 
shadow of Yalta: art and the 
avant-garde in Eastern 
Europe, 1945-1989. London: 
Reaktion, 2009, 23.

87

Tobias Putrih, View of Siska 
International, 2010 
instalație multimedia, detaliu, 
Espace 315, Centrul 
Pompidou, Paris
Foto: Georges Meguerditchian



Les Promesses continuă o serie de expoziții ce au avut loc de-a lungul a mai bine de două 

decade, care au fost amplu criticate într-o încercare de a îmbunătăți ceea ce multe 

persoane au văzut drept o reprezentare a Estului de către Vest. Propria expoziție realizată 

de Pompidou intitulată Presences Polonaises (1983) a primit un răspuns sardonic din 

partea lui Mieczysław Porębski în eseul Absences Polonaises, demonstrând repede 

problemele inerente în încercarea de a captura o imagine holistică a unei singure regiuni 
5geografice.  Piotr Piotrowski a subliniat inadecvarea expoziției Europa, Europa (1994), 

pretinzând a fi „supus arta din Estul și Centrul Europei unei inspecții realizate de Occident, 

o inspectare care a utilizat propriul său limbaj și propriul său sistem de valori drept criteriu 

de semnificație și excelență. Expoziția nu a prezentat o posibilitate a unui limbaj sau unor 

limbaje diferite, opozitive, nici nu a inițiat o confruntare cu sistemul de putere – adică, 
6canonul artistic vest-european.”  Dificultățile în prezentarea artei fără o istorie clar 

definită sunt multiple, însă o primă preocupare este limbajul în care acea istorie va fi 

scrisă. Limbajul se extinde aici pentru a include structura și criteriile estetice ale instituției 

gazdă. Fără un canon stabilit, rolul muzeului în scrierea istoriei artei este proeminent – 

artiștii și obiectele pe care alege să le prezinte sunt cele care vor fi înregistrate, 

prezervate, analizate și despre care se va scrie. Expoziția dă naștere unei noi realități, 

după cum o descrie Alina Șerban:

Opera de artă într-o expoziție își plasează vizitatorul într-o relație cu o nouă 

realitate. Odată ce s-a îndepărtat de contextul său originar de producție, opera 

devine o scenă pentru „performările” unui tip interpretativ generat de o 

întreagă serie de relații (formale, estetice, sociale și emoționale) între viziunea 

autorului și expectanțele privitorului, între ceea ce artistul propune ca „sce-
7nariu” și ceea ce spectatorul descoperă în timp în mod gradual.  

La acestea aș adăuga faptul că curatorul joacă un rol crucial în determinarea acelui 

scenariu și în facilitarea unor posibile întâlniri pentru spectator. În Les Promesses, Centrul 

Pompidou a lăsat o parte importantă a construcției acelei noi realități – incluzând cadrul 

fizic al expoziției – în seama limbajului Europei Centrale și de Est. 

Expoziția a fost prezentată în două părți. Operele au fost instalate în Galerie Sud a 

Centrului Pompidou, un spațiu dedicat expozițiilor mici, specializate, în vreme ce 

materialele contextuale și programările au fost realizate în spațiul adiacent Espace 315. 

Înainte de a intra în galerie, vizitatorul auzea lucrarea Marinei Abramović Airport: Sound 

Environment (1972), sunetul familiar al aeroporturilor creând sensul unei plecări, 
8mișcând vizitatorul într-un mod tranzițional.  Galeria însăși, o vastă cameră deschisă, 

conținea o „sculptură arhitecturală” realizată de artistul polonez Monika Sosnowska, 

comandată special pentru expoziție. Recunsocută pentru propunerile sale spațiale 

experimentale, și în particular pentru opera sa realizată pentru Pavilionul Polonez la 

Bienala de la Veneția în 2007, Sosnowska și-a dezvoltat lucrarea în conjuncție cu curatorii, 

adaptând structura fizică pe măsură ce lucrările erau adăugate iar aranjarea lor se 
9modifica, până ce produsul final a reieșit ca o „linie care s-a construit singură”.  Mai curând 

decât să se deschidă asupra unei varietăți de trasee posibile, structura dicta ca privitorul 

să procedeze secvențial. Nișe și zig-zag-uri întrerupeau frecvent traiectoria. Uneori lăsa 

impresia unui centru impenetrabil, de care se va apropia, virând mai apoi către alte 

direcții. În cele din urmă, se învârtea în cerc, întorcând privitorul la punctul de plecare. 

Operele de artă expuse variau în privința dimensiunilor de la fotografii de mici dimensiuni, 

precum documentația intervențiilor realizate de Jiří Kovanda, până la lucrarea Theei 

Djordjadze Pampel, o sculptură publică de mari dimensiuni. Toate erau încadrate pe cât 

de uniform posibil în zid, care funcționa simultan ca un întreg, o entitate sculptural 

completă, și ca o serie de mici întâlniri cu operele individuale. Pe măsură ce vizitatorul 

progresa în expoziție, operele anterioare erau, deopotrivă, prezente și îndepărtate; 

acesta nu se întorcea înapoi, ci continua să meargă, desfășurând elementele disparate în 

[7] Biennale di Venezia, 
Alina Şerban, Mirela 
Duculescu, and Mieke Bal. 
The Seductiveness of the 
Interval. Stockhom: 
Romanian Cultural Institute 
of Stockhom, 2009, 10.

[8]  A se nota faptul că o 
strategie similară a fost 
adoptată în expoziția din 
1999 After the Wall, 
curatoriată de Bojana Pejic. 
Lucrarea lui Lutz Becker's 
After the Wall a fost 
amplasată în afara edificiilor 
muzeului, un montaj sonor 
al eroziunii zidului Berlinului 
după deschiderea sa. Pejic, 
Bojana, “East of Art: 
Transformations in Eastern 
Europe, What Comes After 
the Wall?”, Artmargins, 23 
March 2003, 
http://www.artmargins.com/
index.php?option=com_cont
ent&view=article&id=254%3
Aeast-of-art-
transformations-in-eastern-
europe-qwhat-comes-after-
the-wallq&Itemid=133. 

[9]  Wolinski, Michal şi 
Monika Sosnowska, “Monika 
Sosnowska,” Artforum, May 
2010. 

88

straturi unul deasupra celuilalt, anumite opere revenind în momente fugitive de influență 

și apropiere. Un obiect se afla în întregime în afara suportului, o lucrare site-specific 

realizată de Daniel Knorr care răspundea direct arhitecturii și esteticii spațiului de la 

Pompidou, abordând critic o istorie a subversiunii și controlului guvernamental. Mare 

parte din spațiul galeriei a rămas gol, subliniind și mai mult design-ul expozițional 

neobișnuit și extensia controlată a expoziției.

Una dintre contribuțiile primare ale expoziției Les Promesses a constat în dezvoltarea 

acestei muzeografii realizate de artiști. Atât în cadrul ideologic al oricărei instituții cât și în 

trama fizică a zidurilor galeriei sale, operele de artă sunt supuse constrângerilor pre-

existente ale muzeului în care sunt expuse – limitate, literalmente, la pereții care au fost 

déjà construiți. Sculptura lui Sosnowska a deschis un spațiu de mediere între două 

limbaje, prezentând conflictul dintre cadrul instituțional și operele însele. Problema 

endemică a „încadrării” este extrasă în disjuncția dintre regularitatea cadrilată a Centrului 

Pompidou și angularitatea suportului. Mai degrabă decât să încerce să naturalizeze 

operele, să le integreze conform principiilor directoare ale instituției, Centrul Pompidou a 

ales să facă vizibil cadrul, o parte integrantă a expoziției. După cum subliniază 

Sosnowska, „a fost important să mențin separarea, sau separativitatea acestei instalații – 

ea stă într-o cameră, nu conectată cu arhitectura Centrului Pompidou. Pereții muzeului nu 
10participă deloc; ei doar împrejmuiesc.”  Centrul Pompidou și-a provocat de acum deja 

iconicul său cadru invitând un alt cadru subsidiar în interiorul galeriei. Această mișcare 

indică o dorință de a permite unui alt limbaj să aibă de-a face cu propria istorie a Centrului, 

o mișcare fizică care însoțește în paralel invitația făcută lui Mytkowska în calitate de co-

curator și achiziționarea lucrărilor din expoziție în colecțiile permanente.

Instalația a jucat, de asemenea, rolul de a manifesta condițiile de expunere, de a 
11concretiza firul narativ al expoziției.  Înrudită cu gestul de a lăsa vizibile urmele creionului 

pe hârtie, sculptura concepută de Sosnowska a desenat în spațiu deciziile și juxtapunerile 

curatorilor și a pus în relief subiectivitatea alăturărilor realizate de aceștia. Sosnowska a 

reușit să negocieze spațiul dintre baza teoretică a expoziției și experiența privitorului. 

Traiectoria sa zimțată reifică istoria discontinuă gândită de Benjamin, transformând 

experiența fragmentată a expoziției în indicatorul unui proces istoric mai larg. 

Implicându-se conștient în spațiul dintre ideile teoretice și expoziția propriu-zisă, 

dovedind deopotrivă presupozițiile conceptuale ale evenimentului expozițional și 

fenomenologia experienței privitorului său, Les Promesses și-a conștientizat propriul său 

rol în scrierea istoriei artei corespunzând acelor opere care până în acel moment au trecut 

în mare parte neremarcate de canonul istoriei artei. 

Cea de a doua parte a proiectului, desfășurată în Espace 315, a fost dedicată docu-

mentației primare selectate de Nataša Petrešin-Bachelez, trasând o istorie a schimburilor 

dintre fostul spațiu est-european și Paris. Această secțiune a fost concepută să rivalizeze 

[10]  Ibid.

[11] Pentru Bienala de la 
Veneția din 2009, Pavilionul 
României a abordat o 
problematică similară, 
invocând poetica spațiului 
aparținând lui Gaston 
Bachelard: aserțiunea că 
spațiul și gândirea continuă 
să se modeleze reciproc. 

[12]  Pejic, np.

[13]  Irwin, East Art Map, 
355.

89

[stânga] Thea Djordjadze,
Pampel, design expozițional 
de Monika Sosnowska, 
Centrul Pompidou, Paris
Foto: Georges Meguerditchian

[dreapta] Tobias Putrih, View 
of Siska International, 2010 
instalație multimedia, 
Espace 315, Centrul 
Pompidou, Paris
Foto: Georges Meguerditchian



Les Promesses continuă o serie de expoziții ce au avut loc de-a lungul a mai bine de două 

decade, care au fost amplu criticate într-o încercare de a îmbunătăți ceea ce multe 

persoane au văzut drept o reprezentare a Estului de către Vest. Propria expoziție realizată 

de Pompidou intitulată Presences Polonaises (1983) a primit un răspuns sardonic din 

partea lui Mieczysław Porębski în eseul Absences Polonaises, demonstrând repede 

problemele inerente în încercarea de a captura o imagine holistică a unei singure regiuni 
5geografice.  Piotr Piotrowski a subliniat inadecvarea expoziției Europa, Europa (1994), 

pretinzând a fi „supus arta din Estul și Centrul Europei unei inspecții realizate de Occident, 

o inspectare care a utilizat propriul său limbaj și propriul său sistem de valori drept criteriu 

de semnificație și excelență. Expoziția nu a prezentat o posibilitate a unui limbaj sau unor 

limbaje diferite, opozitive, nici nu a inițiat o confruntare cu sistemul de putere – adică, 
6canonul artistic vest-european.”  Dificultățile în prezentarea artei fără o istorie clar 

definită sunt multiple, însă o primă preocupare este limbajul în care acea istorie va fi 

scrisă. Limbajul se extinde aici pentru a include structura și criteriile estetice ale instituției 

gazdă. Fără un canon stabilit, rolul muzeului în scrierea istoriei artei este proeminent – 

artiștii și obiectele pe care alege să le prezinte sunt cele care vor fi înregistrate, 

prezervate, analizate și despre care se va scrie. Expoziția dă naștere unei noi realități, 

după cum o descrie Alina Șerban:

Opera de artă într-o expoziție își plasează vizitatorul într-o relație cu o nouă 

realitate. Odată ce s-a îndepărtat de contextul său originar de producție, opera 

devine o scenă pentru „performările” unui tip interpretativ generat de o 

întreagă serie de relații (formale, estetice, sociale și emoționale) între viziunea 

autorului și expectanțele privitorului, între ceea ce artistul propune ca „sce-
7nariu” și ceea ce spectatorul descoperă în timp în mod gradual.  

La acestea aș adăuga faptul că curatorul joacă un rol crucial în determinarea acelui 

scenariu și în facilitarea unor posibile întâlniri pentru spectator. În Les Promesses, Centrul 

Pompidou a lăsat o parte importantă a construcției acelei noi realități – incluzând cadrul 

fizic al expoziției – în seama limbajului Europei Centrale și de Est. 

Expoziția a fost prezentată în două părți. Operele au fost instalate în Galerie Sud a 

Centrului Pompidou, un spațiu dedicat expozițiilor mici, specializate, în vreme ce 

materialele contextuale și programările au fost realizate în spațiul adiacent Espace 315. 

Înainte de a intra în galerie, vizitatorul auzea lucrarea Marinei Abramović Airport: Sound 

Environment (1972), sunetul familiar al aeroporturilor creând sensul unei plecări, 
8mișcând vizitatorul într-un mod tranzițional.  Galeria însăși, o vastă cameră deschisă, 

conținea o „sculptură arhitecturală” realizată de artistul polonez Monika Sosnowska, 

comandată special pentru expoziție. Recunsocută pentru propunerile sale spațiale 

experimentale, și în particular pentru opera sa realizată pentru Pavilionul Polonez la 

Bienala de la Veneția în 2007, Sosnowska și-a dezvoltat lucrarea în conjuncție cu curatorii, 

adaptând structura fizică pe măsură ce lucrările erau adăugate iar aranjarea lor se 
9modifica, până ce produsul final a reieșit ca o „linie care s-a construit singură”.  Mai curând 

decât să se deschidă asupra unei varietăți de trasee posibile, structura dicta ca privitorul 

să procedeze secvențial. Nișe și zig-zag-uri întrerupeau frecvent traiectoria. Uneori lăsa 

impresia unui centru impenetrabil, de care se va apropia, virând mai apoi către alte 

direcții. În cele din urmă, se învârtea în cerc, întorcând privitorul la punctul de plecare. 

Operele de artă expuse variau în privința dimensiunilor de la fotografii de mici dimensiuni, 

precum documentația intervențiilor realizate de Jiří Kovanda, până la lucrarea Theei 

Djordjadze Pampel, o sculptură publică de mari dimensiuni. Toate erau încadrate pe cât 

de uniform posibil în zid, care funcționa simultan ca un întreg, o entitate sculptural 

completă, și ca o serie de mici întâlniri cu operele individuale. Pe măsură ce vizitatorul 

progresa în expoziție, operele anterioare erau, deopotrivă, prezente și îndepărtate; 

acesta nu se întorcea înapoi, ci continua să meargă, desfășurând elementele disparate în 

[7] Biennale di Venezia, 
Alina Şerban, Mirela 
Duculescu, and Mieke Bal. 
The Seductiveness of the 
Interval. Stockhom: 
Romanian Cultural Institute 
of Stockhom, 2009, 10.

[8]  A se nota faptul că o 
strategie similară a fost 
adoptată în expoziția din 
1999 After the Wall, 
curatoriată de Bojana Pejic. 
Lucrarea lui Lutz Becker's 
After the Wall a fost 
amplasată în afara edificiilor 
muzeului, un montaj sonor 
al eroziunii zidului Berlinului 
după deschiderea sa. Pejic, 
Bojana, “East of Art: 
Transformations in Eastern 
Europe, What Comes After 
the Wall?”, Artmargins, 23 
March 2003, 
http://www.artmargins.com/
index.php?option=com_cont
ent&view=article&id=254%3
Aeast-of-art-
transformations-in-eastern-
europe-qwhat-comes-after-
the-wallq&Itemid=133. 

[9]  Wolinski, Michal şi 
Monika Sosnowska, “Monika 
Sosnowska,” Artforum, May 
2010. 

88

straturi unul deasupra celuilalt, anumite opere revenind în momente fugitive de influență 

și apropiere. Un obiect se afla în întregime în afara suportului, o lucrare site-specific 

realizată de Daniel Knorr care răspundea direct arhitecturii și esteticii spațiului de la 

Pompidou, abordând critic o istorie a subversiunii și controlului guvernamental. Mare 

parte din spațiul galeriei a rămas gol, subliniind și mai mult design-ul expozițional 

neobișnuit și extensia controlată a expoziției.

Una dintre contribuțiile primare ale expoziției Les Promesses a constat în dezvoltarea 

acestei muzeografii realizate de artiști. Atât în cadrul ideologic al oricărei instituții cât și în 

trama fizică a zidurilor galeriei sale, operele de artă sunt supuse constrângerilor pre-

existente ale muzeului în care sunt expuse – limitate, literalmente, la pereții care au fost 

déjà construiți. Sculptura lui Sosnowska a deschis un spațiu de mediere între două 

limbaje, prezentând conflictul dintre cadrul instituțional și operele însele. Problema 

endemică a „încadrării” este extrasă în disjuncția dintre regularitatea cadrilată a Centrului 

Pompidou și angularitatea suportului. Mai degrabă decât să încerce să naturalizeze 

operele, să le integreze conform principiilor directoare ale instituției, Centrul Pompidou a 

ales să facă vizibil cadrul, o parte integrantă a expoziției. După cum subliniază 

Sosnowska, „a fost important să mențin separarea, sau separativitatea acestei instalații – 

ea stă într-o cameră, nu conectată cu arhitectura Centrului Pompidou. Pereții muzeului nu 
10participă deloc; ei doar împrejmuiesc.”  Centrul Pompidou și-a provocat de acum deja 

iconicul său cadru invitând un alt cadru subsidiar în interiorul galeriei. Această mișcare 

indică o dorință de a permite unui alt limbaj să aibă de-a face cu propria istorie a Centrului, 

o mișcare fizică care însoțește în paralel invitația făcută lui Mytkowska în calitate de co-

curator și achiziționarea lucrărilor din expoziție în colecțiile permanente.

Instalația a jucat, de asemenea, rolul de a manifesta condițiile de expunere, de a 
11concretiza firul narativ al expoziției.  Înrudită cu gestul de a lăsa vizibile urmele creionului 

pe hârtie, sculptura concepută de Sosnowska a desenat în spațiu deciziile și juxtapunerile 

curatorilor și a pus în relief subiectivitatea alăturărilor realizate de aceștia. Sosnowska a 

reușit să negocieze spațiul dintre baza teoretică a expoziției și experiența privitorului. 

Traiectoria sa zimțată reifică istoria discontinuă gândită de Benjamin, transformând 

experiența fragmentată a expoziției în indicatorul unui proces istoric mai larg. 

Implicându-se conștient în spațiul dintre ideile teoretice și expoziția propriu-zisă, 

dovedind deopotrivă presupozițiile conceptuale ale evenimentului expozițional și 

fenomenologia experienței privitorului său, Les Promesses și-a conștientizat propriul său 

rol în scrierea istoriei artei corespunzând acelor opere care până în acel moment au trecut 

în mare parte neremarcate de canonul istoriei artei. 

Cea de a doua parte a proiectului, desfășurată în Espace 315, a fost dedicată docu-

mentației primare selectate de Nataša Petrešin-Bachelez, trasând o istorie a schimburilor 

dintre fostul spațiu est-european și Paris. Această secțiune a fost concepută să rivalizeze 

[10]  Ibid.

[11] Pentru Bienala de la 
Veneția din 2009, Pavilionul 
României a abordat o 
problematică similară, 
invocând poetica spațiului 
aparținând lui Gaston 
Bachelard: aserțiunea că 
spațiul și gândirea continuă 
să se modeleze reciproc. 

[12]  Pejic, np.

[13]  Irwin, East Art Map, 
355.

89

[stânga] Thea Djordjadze,
Pampel, design expozițional 
de Monika Sosnowska, 
Centrul Pompidou, Paris
Foto: Georges Meguerditchian

[dreapta] Tobias Putrih, View 
of Siska International, 2010 
instalație multimedia, 
Espace 315, Centrul 
Pompidou, Paris
Foto: Georges Meguerditchian



cu contextul, o problemă care a ridicat provocări serioase și celorlalți curatori. Trebuie să 

facem dreptate condițiilor istorice, care în multe situații sunt necesare pentru înțelegerea 

unei opere, permițându-i acesteia să își păstreze autonomia ca obiect de artă. După cum a 

ridicat problema Bojana Pejic, referindu-se la propria sa expoziție After the Wall (2003), 

„în primul rând, poate o operă de artă («estică») să fie pur și simplu redusă la «contextul» 

în care a fost produsă? Și, în al doilea rând, ce rămâne din această lucrare dacă o 
12extragem din «context»?”  În mod similar, Irwin a atras atenția asupra faptului că „toate 

expozițiile, într-o măsură sau alta, constituie lupte între text și context, și pot fi privite ca 

medii menite să promoveze discursul traducerii culturale sau drept locuri care întind 
13capcane intențiilor artistice prin intermediul prezentării curatoriale.”  În vreme ce unele 

etichete clarificau unele dintre cele mai pertinente probleme privitoare la operele însele, 

galeria adiacentă reprezintă spațiul în care Centrul Pompidou a permis studierea unei 

viziuni mai experimentale cu privire la ceea ce ar putea însemna să expui un context. Aici, 

problema traducerii culturale implică întâlnirea a două limbaje – mai curând decât simpla 

conversie a unuia în celălalt. În loc să încerce să contextualizeze obiectiv situația istorică 

din întregul „fost bloc estic”, curatorii au ales acea documentație primară care se 

concentra asupra Parisului. O destinație și, deseori, o rezidență temporară pentru mulți 

artiști est-europeni începând cu anii 1950, orașul a reprezentat un loc cheie în care se 

puteau petrece schimburile culturale, deși acest lucru este deseori neglijat în favoarea 

mitului Europei de Est ca fiind izolată în spatele Cortinei de Fier. Prezentarea a inclus 

selecții din arhivele Galeriei 1-37, Galerie des Locataires, arhivele Pierre Restany și cele 

ale Bienalei de la Paris. Focalizarea asupra rolului francezilor în contextul acestor lucrări 

dezvăluie propriul interes al Centrului Pompidou de a revitaliza acest dialog și de a-și 

reexamina istoria. Petrešin-Bachelez explică faptul că „intuiția ar trebui să se concentreze 

asupra unor capitole specifice din acest timp viu și asupra transferurilor geo-politice... să 

facă vizibile activități care sunt ancorate în trecut și prezent, explorând pertinența lor 
14astăzi.”  

Și această secțiune a utilizat o formă de prezentare realizată de un artist în urma unei 

comenzi. Tobias Putrih a creat un „teritoriu tranzițional” bazat pe exemple de arhitectură 

de cinema din Europa de Est socialistă. Utilizând materiale simple, Putrih a construit un 

mediu architectural dramatic, a cărui cotloane întunecoase contrastau cu prezumtiva 

obiectivitate a unei arhive. Auditoriul de cinema reprezenta, pentru Putrih, un „spațiu 

intermediar între realitatea dură a experienței străzii și domeniul fantastic, teatral, 
15ficțional al filmului însuși.”  Prezentând aceste documente contextuale într-o structură 

puternic estetizată, expoziția demonstrează o poziție susținută de Mieke Bal și Norman 

Bryson: „nu poate fi considerat de la sine înțeles că evidențele care constituie un 

«context» urmează să fie mai simple și mai lizibile decât textul vizual asupra căruia acest 
16context urmează să opereze.”  Contextul nu este oferit de Centrul Pompidou ca un fapt 

deja dat, ci este animat atât de spațiul în care este prezentat cât și de conversațiile care au 

avut loc în auditorium cu directorii Galerie 1-37 și Galerie des Locataires. Pe parcursul 

expoziției, auditorium-ul a servit ca platformă pentru dezbateri, prelegeri, conferințe și 

performance-uri. Aceste evenimente constituiau o platformă multi-vocală prin 

intermediul căreia să pui în discuție istoria care era scrisă in situ. Programul a inclus 

teoreticieni, curatori și performeri proeminenți, care au discutat tendințe și provocări ce 

au avut loc în Europa Centrală și de Est și au oferit mărturie evenimentelor istorice.  

O serie de filme adiacente au susținut caracterul multidisciplinar al expoziției. Fără a se 

limita strict la obiecte artistice, Les Promesses s-a deschis către un discurs mai larg, unul 

mai apropiat de o producție artistică care s-a sprijinit constant pe forme alternative de 

angajament estetic. Îndeosebi filmele și performance-urile, dar și multe dintre lucrările 

din expoziție, erau deseori limitate la publicuri private și spații mici. Această expoziție a 

extins procesul receptării artistice pentru întâia oară, prezentând opere care erau adesea, 

[14]  Petrešin-Bachelez, 
Nataša, “Archives, Sources” 
în cat.expo., 184.

[15]  Collins, Thom, 
“Beautiful Constructs: An 
Interview with Tobias 
Putrih,” în cat.expo., 41. 

[16]  Bal, Mieke şi Norman 
Bryson, “Semiotics and Art 
History: A Discussion of 
Context and Senders” în 
Preziosi, Donald. The Art of 
Art History: A Critical 
Anthology. Oxford History of 
Art. Oxford: Oxford 
University Press, 1998, 247.

90

după cum afirmă Sinziana Ravini despre Roman Ondák, „atât de discrete încât ai putea 
17chiar să nu le observi sau să le consideri drept altceva decât artă.”  Potrivit descrierilor lui 

Jiri Kovanda, comentându-și propriile intervenții, „întrebarea este când are loc 

comunicarea. Cred că ea se ivește în momentul în care lucrul respectiv este considerat a fi 

artă… Dacă nici un spectator nu a fost invitat să asiste, cred totuși că ea nu are loc până 
18mai târziu… atunci când este prezentat ca fiind artă.”  Expoziții precum Les Promesses 

readuc acele opere în prezent, permițându-le să își împlinească potențialul artistic și 

stând drept mărturie a unei istorii specifice. 

Ambele părți ale expoziției contribuie, așadar, la construirea unei istorii particulare, o 

micro-narațiune care documentează schimburile dintre Paris și fostul bloc Estic și între 

curentele actuale în arta contemporană și o generație trecută cu vederea. Această istorie 

nu este stabilă, ci este scrisă și re-scrisă pe parcursul expoziției și dincolo de aceasta: Les 

Promesses va continua să funcționeze drept o resursă pentru cercetători, adunând 

laolaltă artiști și documente din diferite locuri; catalogul reprezintă un instrument de 

cercetare extins, conținând contribuții ale unor voci diverse; iar dezbaterile, prelegerile și 

conferințele au servit la a deschide o discuție mai largă și de a provoca limitele formatului 

de expoziție.

Istoria artei produsă în mediul academic trebuie să accepte rolul expoziției de artă în 

conturarea cursului său. Aceste opere solicită a fi revizitate, așa cum, pentru Benjamin, 
19trecutul solicită a fi răscumpărat.  Promisiunile trecutului: pentru istorie, desigur, dar și 

pentru artă. În situația fostului bloc Estic multe opere au fost incapabile să ajungă la 

publicuri sau să beneficieze de analiză critică. Împotriva provocărilor metodologice, 

argumentează Macel, opinie pe care o împărtășesc, „pentru a înțelege un fundal, pentru 

a-l explica, trebuie să îl expunem… dacă vrem să rescriem istoria, trebuie să expunem 
20conexiunile care leagă [artiștii occidentali] de arta din fosta Europă de Est.”  Mai degrabă 

decât să scrie o istorie a fostului bloc Estic dintr-o poziție autoritară, Centrul Pompidou a 

creat un dialog în care atât Estul cât și Vestul au fost implicate. O muzeografie comandată 

artiștilor a dezvoltat un spațiu de mediere între autoritatea instituțională și experiența 

subiectivă a privitorilor. Fără a se sprijini pe granițe geografice sau tematice predefinite, 

curatorii au dezvăluit și au făcut vizibile o istorie care și-a comentat momentul prezent și 

specificitatea unui anumit schimb istoric. Luându-și în calcul propriul lor rol, inserând în 

expoziție limbajul Europei Centrale și de Est, Centrul Pompidou evită capcanele fostelor 

expoziții, deschizând un spațiu pentru scrierea unei istorii a artei mai dinamice.

Brno, noiembrie 2010

Traducere de Cristian Nae

[17] Ravini, Sinziana, în 
cat.expo., 126.

[18]  Macuska, Jan, 
“Interview,” în cat.expo., 
107.

[19]  Benjamin, np.

[20]  Macel, cat.expo., 24.

91



cu contextul, o problemă care a ridicat provocări serioase și celorlalți curatori. Trebuie să 

facem dreptate condițiilor istorice, care în multe situații sunt necesare pentru înțelegerea 

unei opere, permițându-i acesteia să își păstreze autonomia ca obiect de artă. După cum a 

ridicat problema Bojana Pejic, referindu-se la propria sa expoziție After the Wall (2003), 

„în primul rând, poate o operă de artă («estică») să fie pur și simplu redusă la «contextul» 

în care a fost produsă? Și, în al doilea rând, ce rămâne din această lucrare dacă o 
12extragem din «context»?”  În mod similar, Irwin a atras atenția asupra faptului că „toate 

expozițiile, într-o măsură sau alta, constituie lupte între text și context, și pot fi privite ca 

medii menite să promoveze discursul traducerii culturale sau drept locuri care întind 
13capcane intențiilor artistice prin intermediul prezentării curatoriale.”  În vreme ce unele 

etichete clarificau unele dintre cele mai pertinente probleme privitoare la operele însele, 

galeria adiacentă reprezintă spațiul în care Centrul Pompidou a permis studierea unei 

viziuni mai experimentale cu privire la ceea ce ar putea însemna să expui un context. Aici, 

problema traducerii culturale implică întâlnirea a două limbaje – mai curând decât simpla 

conversie a unuia în celălalt. În loc să încerce să contextualizeze obiectiv situația istorică 

din întregul „fost bloc estic”, curatorii au ales acea documentație primară care se 

concentra asupra Parisului. O destinație și, deseori, o rezidență temporară pentru mulți 

artiști est-europeni începând cu anii 1950, orașul a reprezentat un loc cheie în care se 

puteau petrece schimburile culturale, deși acest lucru este deseori neglijat în favoarea 

mitului Europei de Est ca fiind izolată în spatele Cortinei de Fier. Prezentarea a inclus 

selecții din arhivele Galeriei 1-37, Galerie des Locataires, arhivele Pierre Restany și cele 

ale Bienalei de la Paris. Focalizarea asupra rolului francezilor în contextul acestor lucrări 

dezvăluie propriul interes al Centrului Pompidou de a revitaliza acest dialog și de a-și 

reexamina istoria. Petrešin-Bachelez explică faptul că „intuiția ar trebui să se concentreze 

asupra unor capitole specifice din acest timp viu și asupra transferurilor geo-politice... să 

facă vizibile activități care sunt ancorate în trecut și prezent, explorând pertinența lor 
14astăzi.”  

Și această secțiune a utilizat o formă de prezentare realizată de un artist în urma unei 

comenzi. Tobias Putrih a creat un „teritoriu tranzițional” bazat pe exemple de arhitectură 

de cinema din Europa de Est socialistă. Utilizând materiale simple, Putrih a construit un 

mediu architectural dramatic, a cărui cotloane întunecoase contrastau cu prezumtiva 

obiectivitate a unei arhive. Auditoriul de cinema reprezenta, pentru Putrih, un „spațiu 

intermediar între realitatea dură a experienței străzii și domeniul fantastic, teatral, 
15ficțional al filmului însuși.”  Prezentând aceste documente contextuale într-o structură 

puternic estetizată, expoziția demonstrează o poziție susținută de Mieke Bal și Norman 

Bryson: „nu poate fi considerat de la sine înțeles că evidențele care constituie un 

«context» urmează să fie mai simple și mai lizibile decât textul vizual asupra căruia acest 
16context urmează să opereze.”  Contextul nu este oferit de Centrul Pompidou ca un fapt 

deja dat, ci este animat atât de spațiul în care este prezentat cât și de conversațiile care au 

avut loc în auditorium cu directorii Galerie 1-37 și Galerie des Locataires. Pe parcursul 

expoziției, auditorium-ul a servit ca platformă pentru dezbateri, prelegeri, conferințe și 

performance-uri. Aceste evenimente constituiau o platformă multi-vocală prin 

intermediul căreia să pui în discuție istoria care era scrisă in situ. Programul a inclus 

teoreticieni, curatori și performeri proeminenți, care au discutat tendințe și provocări ce 

au avut loc în Europa Centrală și de Est și au oferit mărturie evenimentelor istorice.  

O serie de filme adiacente au susținut caracterul multidisciplinar al expoziției. Fără a se 

limita strict la obiecte artistice, Les Promesses s-a deschis către un discurs mai larg, unul 

mai apropiat de o producție artistică care s-a sprijinit constant pe forme alternative de 

angajament estetic. Îndeosebi filmele și performance-urile, dar și multe dintre lucrările 

din expoziție, erau deseori limitate la publicuri private și spații mici. Această expoziție a 

extins procesul receptării artistice pentru întâia oară, prezentând opere care erau adesea, 

[14]  Petrešin-Bachelez, 
Nataša, “Archives, Sources” 
în cat.expo., 184.

[15]  Collins, Thom, 
“Beautiful Constructs: An 
Interview with Tobias 
Putrih,” în cat.expo., 41. 

[16]  Bal, Mieke şi Norman 
Bryson, “Semiotics and Art 
History: A Discussion of 
Context and Senders” în 
Preziosi, Donald. The Art of 
Art History: A Critical 
Anthology. Oxford History of 
Art. Oxford: Oxford 
University Press, 1998, 247.

90

după cum afirmă Sinziana Ravini despre Roman Ondák, „atât de discrete încât ai putea 
17chiar să nu le observi sau să le consideri drept altceva decât artă.”  Potrivit descrierilor lui 

Jiri Kovanda, comentându-și propriile intervenții, „întrebarea este când are loc 

comunicarea. Cred că ea se ivește în momentul în care lucrul respectiv este considerat a fi 

artă… Dacă nici un spectator nu a fost invitat să asiste, cred totuși că ea nu are loc până 
18mai târziu… atunci când este prezentat ca fiind artă.”  Expoziții precum Les Promesses 

readuc acele opere în prezent, permițându-le să își împlinească potențialul artistic și 

stând drept mărturie a unei istorii specifice. 

Ambele părți ale expoziției contribuie, așadar, la construirea unei istorii particulare, o 

micro-narațiune care documentează schimburile dintre Paris și fostul bloc Estic și între 

curentele actuale în arta contemporană și o generație trecută cu vederea. Această istorie 

nu este stabilă, ci este scrisă și re-scrisă pe parcursul expoziției și dincolo de aceasta: Les 

Promesses va continua să funcționeze drept o resursă pentru cercetători, adunând 

laolaltă artiști și documente din diferite locuri; catalogul reprezintă un instrument de 

cercetare extins, conținând contribuții ale unor voci diverse; iar dezbaterile, prelegerile și 

conferințele au servit la a deschide o discuție mai largă și de a provoca limitele formatului 

de expoziție.

Istoria artei produsă în mediul academic trebuie să accepte rolul expoziției de artă în 

conturarea cursului său. Aceste opere solicită a fi revizitate, așa cum, pentru Benjamin, 
19trecutul solicită a fi răscumpărat.  Promisiunile trecutului: pentru istorie, desigur, dar și 

pentru artă. În situația fostului bloc Estic multe opere au fost incapabile să ajungă la 

publicuri sau să beneficieze de analiză critică. Împotriva provocărilor metodologice, 

argumentează Macel, opinie pe care o împărtășesc, „pentru a înțelege un fundal, pentru 

a-l explica, trebuie să îl expunem… dacă vrem să rescriem istoria, trebuie să expunem 
20conexiunile care leagă [artiștii occidentali] de arta din fosta Europă de Est.”  Mai degrabă 

decât să scrie o istorie a fostului bloc Estic dintr-o poziție autoritară, Centrul Pompidou a 

creat un dialog în care atât Estul cât și Vestul au fost implicate. O muzeografie comandată 

artiștilor a dezvoltat un spațiu de mediere între autoritatea instituțională și experiența 

subiectivă a privitorilor. Fără a se sprijini pe granițe geografice sau tematice predefinite, 

curatorii au dezvăluit și au făcut vizibile o istorie care și-a comentat momentul prezent și 

specificitatea unui anumit schimb istoric. Luându-și în calcul propriul lor rol, inserând în 

expoziție limbajul Europei Centrale și de Est, Centrul Pompidou evită capcanele fostelor 

expoziții, deschizând un spațiu pentru scrierea unei istorii a artei mai dinamice.

Brno, noiembrie 2010

Traducere de Cristian Nae

[17] Ravini, Sinziana, în 
cat.expo., 126.

[18]  Macuska, Jan, 
“Interview,” în cat.expo., 
107.

[19]  Benjamin, np.

[20]  Macel, cat.expo., 24.

91



Editori:

Cătălin Gheorghe este teoretician, curator și editor. Predă cursuri de Estetica artelor 
vizuale, Studii vizuale și Teoria criticii de artă la Universitatea de Arte „George Enescu” 
din Iași. Este editor al seriei de publicații Vector - cercetare critică în context și curator 
al platformei educaționale de cercetare critică și producție artistică Vector - studio de 
practici și dezbateri artistice. 

Cristian Nae este teoretician, critic de artă și conferențiar universitar doctor la 
Facultatea de Arte Vizuale și Design din cadrul Universității de Arte „George Enescu” 
din Iași. A fost bursier al Colegiului Noua Europă din București (NEC, 2010-2011 și 
Getty-NEC 2011-2012) și cercetător postdoctoral la Universitatea de Arte „George 
Enescu” din Iași (2010-2012). Domeniile sale de interes cuprind estetica și teoria artei 
contemporane, istoria artei contemporane (cu accent pe situația artei în Europa de Est 
după 1945), metodologia istoriei artei precum și studiile culturale și vizuale.



Editori:

Cătălin Gheorghe este teoretician, curator și editor. Predă cursuri de Estetica artelor 
vizuale, Studii vizuale și Teoria criticii de artă la Universitatea de Arte „George Enescu” 
din Iași. Este editor al seriei de publicații Vector - cercetare critică în context și curator 
al platformei educaționale de cercetare critică și producție artistică Vector - studio de 
practici și dezbateri artistice. 

Cristian Nae este teoretician, critic de artă și conferențiar universitar doctor la 
Facultatea de Arte Vizuale și Design din cadrul Universității de Arte „George Enescu” 
din Iași. A fost bursier al Colegiului Noua Europă din București (NEC, 2010-2011 și 
Getty-NEC 2011-2012) și cercetător postdoctoral la Universitatea de Arte „George 
Enescu” din Iași (2010-2012). Domeniile sale de interes cuprind estetica și teoria artei 
contemporane, istoria artei contemporane (cu accent pe situația artei în Europa de Est 
după 1945), metodologia istoriei artei precum și studiile culturale și vizuale.


	Vector / 2013
	///ro version
	Cuprins
	Catalin GHEORGHE-Argument
	Cristian NAE
Practica istoriei artei:
Expozițiile de artă, între geografie culturală și politici ale identității
	Zoran ERIĆ
Globalizarea și expozițiile de artă
	Louisa AVGITA
Rescrierea istoriei artei ca artă: cartografierea „Estului”
	Svetla KAZALARSKA
Redesenarea hărții artei din „Noua Europă”
	Raluca VOINEA
Expoziții definite geografic.
Balcanii, între Europa de Est și Noua Europă
	Jens KASTNER
Captivantă și nouă: Identitatea europeană
sau câmpul artistic și producerea unui concept de „prieten”
	Edit ANDRÁS
Poziția fostului bloc estic în noile teorii critice
și în practicile curatoriale recente
	Marina GRŽINIĆ
Expoziții critice ca strategii neo-coloniale: Gender Check și politicile incluziunii
	Cristian NAE
Ce e nou pe frontul de Est?
Performance art și nostalgia rezistenței culturale
	Milena TOMIC
Retrovizor: artă nouă din Europa Centrală și de Est
	Sándor HORNYIK
Călători în timp alternativi – postcomunism, figurativitate și decolonizare
	013_Kelly Presutti




